
Septiembre 2025

Boletín del  
Grupo de Trabajo
Educación e 
interculturalidad 

Educar  
en la 

diversidad 11
Tejiendo memorias
y saberes: voces
y experiencias
educativas desde
pueblos originarios
de América Latina

PA R T I C I PA N  E N  E S T E  N Ú M E R O

Luis Enrique López
Jazmín Nallely Arguelles Santiago
Soledad Guzmán Villarroel
Lucía Moshán Vargas
Mónica Vásquez Robles
Teresa Ramos González
Ana Graciela Torres Merino



Educar en la diversidad no. 11 / Luis Enrique López ... [et al.]. - 1a ed. - Ciudad
Autónoma de Buenos Aires : CLACSO, 2026.
   Libro digital, PDF - (Boletines de grupos de trabajo)

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-631-308-204-9

   1. Educación. 2. Memoria. 3. América Latina. I. López, Luis Enrique
   CDD 370

Coordinadores

Mariana García Palacios 
Secretaría de Investigación,
Facultad de Filosofía y Letras,
Universidad de Buenos Aires, Argentina
mariana.garciapalacios@gmail.com 

Gabriela Czarny
Universidad Pedagógica Nacional Hidalgo
México
gacza_2006@yahoo.com.mx

Patricia Ames
Centro de Investigaciones Sociológicas, 
Económicas, Políticas y Antropológicas
Pontificia Universidad Católica del Perú
Perú
pames@pucp.edu.pe

Coordinadorxs del Boletín

Jazmín Nallely Arguelles Santiago 
David Silvestre Delgadillo Zerda 

Colección Boletines de Grupos de Trabajo
Director de la colección - Pablo Vommaro

CLACSO Secretaría Ejecutiva
Pablo Vommaro - Director Ejecutivo
Gloria Amézquita - Directora Académica
María Fernanda Pampín - Directora de Publicaciones

Equipo Editorial
Lucas Sablich - Coordinador Editorial
Solange Victory - Producción Editorial

Equipo
Natalia Gianatelli - Coordinadora
Cecilia Gofman, Marta Paredes, Rodolfo Gómez, Sofía Torres  
y Teresa Arteaga

© Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales | Queda hecho 
el depósito que establece la Ley 11723.

No se permite la reproducción total o parcial de este libro, ni su al-
macenamiento en un sistema informático, ni su transmisión en cual-
quier forma o por cualquier medio electrónico, mecánico, fotocopia u 
otros métodos, sin el permiso previo del editor.

La responsabilidad por las opiniones expresadas en los libros, artícu-
los, estudios y otras colaboraciones incumbe exclusivamente a los 
autores firmantes, y su publicación no necesariamente refleja los 
puntos de vista de la Secretaría Ejecutiva de CLACSO.

CLACSO
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - Conselho Lati-
no-americano de Ciências Sociais
Estados Unidos 1168 | C1023AAB Ciudad de Buenos Aires | Argen-
tina. Tel [54 11] 4304 9145 | Fax [54 11] 4305 0875
<clacso@clacsoinst.edu.ar> | <www.clacso.org>



2 
 

Índice 

 

Presentación ............................................................................................................................ 3 

El papel de las juventudes indígenas y el restablecimiento de los vínculos 

intergeneracionales para la revitalización cultural y lingüística ............................................. 6 

Pedagogías propias y lenguas indígenas: reflexiones y experiencias desde la diversidad ... 15 

Activismo digital en lenguas indígenas. Reflexiones desde el Ecuador............................... 25 

Jcha’ tajba xchu’uk sopebal ku’un. Encuentro con mi memoria: lengua, cultura y resistencia 

tsotsil en Chiapas .................................................................................................................. 38 

Neyeiyari nemitaxata neniukik+. Mi vida en mis palabras: tejer historia e identidad desde el 

pueblo wixárika .................................................................................................................... 47 

Ar ñüu m’nzaakiga. Los caminos de mi vida: bilingüismo, identidad y educación desde una 

comunidad otomí. ................................................................................................................. 54 

Noh nemihlis. Narrativa autobiográfica sobre el náhuatl como lengua materna y el 

desplazamiento lingüístico por la escuela ............................................................................ 60 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Presentación 

Las demandas indígenas en términos de educación propia, así como en la transmisión y 

preservación de las lenguas indígena-originarias se sustentan en los estándares 

internacionales vigentes que, como el Convenio 169, reconoce el derecho que tienen los 

pueblos originarios de contar con su propia institucionalidad educativa y se fundamentan en 

el horizonte ético, político y pedagógico del Buen Vivir. En este sentido, en el presente boletín 

se abordan experiencias de vida explorando tres ámbitos cruciales: lengua, cultura y 

educación.  

Desde estas perspectivas, se recuperan narrativas autobiográficas que identifiquen las 

posibilidades para una interculturalidad transformativa (López, 2022), que incida en la 

actuación cotidiana de los miembros de las comunidades, sobre todo en lo que atañe a la 

implementación de políticas lingüísticas y educativas, así como su relación con las 

organizaciones y pueblos indígenas.  

Por tal motivo, se presentan investigaciones y experiencias de vida que, de manera auto-

reflexiva, sitúan los siguientes tópicos: el bilingüismo a partir de la experiencia personal, el 

posicionamiento de las y los sujetos con respecto a la identidad cultural y lingüística, los 

efectos de la discriminación en la trayectoria de vida, las y los sujetos como agentes 

educativos en la formación de nuevos cuadros de profesionales indígena-originarios, así 

como los procesos de apropiación de la lecto-escritura en español y lenguas indígenas.  

El Boletín Educar en la diversidad #11 se denomina “Tejiendo memorias y saberes: voces y 

experiencias educativas desde pueblos originarios de América Latina”. En este número 

participan colegas del GT Educación e Interculturalidad y colegas invitados, cuyo objetivo 

consiste en aportar al abordaje de temáticas emergentes surgidas en los contextos de 

diversidad cultural y lingüística en Latinoamérica. 

El primer artículo “El papel de las juventudes indígenas y el restablecimiento de los vínculos 

intergeneracionales para la revitalización cultural y lingüística” del Dr. Luis Enrique López 

nos sitúa en un panorama general sobre las lenguas amerindias y el riesgo severo y crítico de 

silenciamiento en el que se encuentran. Focaliza el análisis en los casos de Bolivia y Perú. 



4 
 

No obstante, ofrece estrategias que podrían contribuir a retomar y mejorar los vínculos 

intergeneracionales y a su vez a aprender o reaprender los idiomas indígenas amenazados. 

El siguiente trabajo “Pedagogías propias y lenguas indígenas: reflexiones y experiencias 

desde la diversidad, corresponde a Jazmín Nallely Arguelles Santiago, quien expone acerca 

de las pedagogías propias e iniciativas de revitalización lingüística y cultural desarrolladas 

en escenarios multilingües. Su texto aborda la experiencia en pueblos originarios del centro 

y sur de México, el uso de lenguas indígenas en el entorno universitario y los retos para la 

pluralidad de epistemes desde el contexto latinoamericano contemporáneo. 

En el tercer artículo “Activismo digital en lenguas indígenas. Reflexiones desde el Ecuador”, 

Soledad Guzmán aborda en primera instancia el Programa de enseñanza y aprendizaje del 

Kichwa, Posteriormente, denota aspectos clave de la revitalización lingüística en el ámbito 

comunitario e institucional. Luego, brinda distintos casos de revitalización lingüística en el 

ámbito virtual. Asimismo, profundiza en el activismo de los jóvenes como herramienta de 

resistencia y revitalización de lenguas indígenas. Sostiene que la revitalización de las lenguas 

originarias implica revitalizar mundos de vida. 

El cuarto texto “Jcha’ tajba xchu’uk sopebal ku’un. Encuentro con mi memoria: lengua, 

cultura y resistencia tsotsil en Chiapas” de Lucía Moshán Vargas presenta una investigación 

cualitativa que busca explorar y comprender los significados, experiencias y perspectivas que 

emergen en la autobiografía. Para ello, muestra una interesante narrativa que permite analizar 

la identidad indígena, la resistencia cultural, el bilingüismo, y los desafíos frente a la 

discriminación. 

El quinto trabajo, “Neyeiyari nemitaxata neniukik+. Mi vida en mis palabras: tejer historia e 

identidad desde el pueblo wixárika”, pertenece a Mónica Vásquez Robles, quien enfatiza en 

los conocimientos, saberes y valores que se construyen en los diversos procesos de enseñanza 

y aprendizaje realizados desde núcleo familiar, la participación de los agentes educativos que 

impactan en el desarrollo de las y los niños, así como las dificultades que enfrentan las 

personas indígenas por ser hablantes de un idioma minorizado y la imposición del idioma 

castellano por las instituciones escolares. 



5 
 

En sexto lugar, “Ar ñüu m’nzaakiga. Los caminos de mi vida: bilingüismo, identidad y 

educación desde una comunidad otomí”, de Teresa Ramos González posiciona el análisis de 

las historias de vida como metodología cualitativa en diferentes etapas: la formación 

educativa dentro la comunidad como base primordial. Más tarde, la escolarización y el 

contacto lingüístico con el castellano. Posteriormente, la migración a la Ciudad de México 

donde actualmente continúa el redescubrimiento como persona indígena. 

Para cerrar, en el séptimo artículo “Noh nemihlis. Narrativa autobiográfica sobre el náhuatl 

como lengua materna y el desplazamiento lingüístico por la escuela”, Ana Graciela Torres 

Merino señala los contrapuntos importantes que marcaron su historia de vida y aborda los 

desafíos del náhuatl frente al español. Torres argumenta que la revitalización de las lenguas 

indígenas debe llevarse a cabo mediante una planificación lingüística, en la cual participen 

todos los hablantes. 

Los trabajos presentados nos llevan a la reflexión y la acción para una educación propia, 

crítica, anti-racista y transformativa con impacto social, que potencie iniciativas para la 

revitalización lingüística y cultural en diferentes territorios y con distintas voces del Abya 

Yala.  

 

Jazmín Nallely Arguelles Santiago 

David Silvestre Delgadillo Zerda 

Miembros del GT Educación e Interculturalidad 

Coordinadores del Boletín #11 

CLACSO 

 

 

 

 

 

 



6 
 

El papel de las juventudes indígenas y el restablecimiento de los vínculos 

intergeneracionales para la revitalización cultural y lingüística1 

 

Luis Enrique López2 

Instituto Iberoamericano de Lenguas Indígenas 

Introducción 

Como es de amplio conocimiento hoy en día, un alto número de lenguas amerindias se 

encuentra en riesgo severo y crítico de silenciamiento (Sichra 2009, Moseley 2010) debido a 

un sinnúmero de factores políticos, económicos y sociales entre los que destacan los efectos 

nefastos de las políticas económicas extractivistas en la sostenibilidad de los hábitats de los 

Pueblos Indígenas, los cuales cada vez menos constituyen ambientes sanos y seguros en los 

que se pueda reproducir una vida indígena digna. A tales políticas se añaden el limitado 

interés de los estados nacionales por detener la erosión y debilitamiento creciente de los 

conocimientos y lenguas indígenas y la discriminación y el racismo atávicos que imperan en 

el continente. Todos estos factores influyen en las decisiones que toman las comunidades y 

familias indígenas respecto a la crianza de las nuevas generaciones y al traspaso o no a ellas 

de la lengua heredada de sus mayores (López, 2021). En otras palabras, la creciente 

interrupción de la transmisión intergeneracional de las lenguas amerindias que hoy 

observamos guarda estrecha relación con un conjunto de factores extracomunitarios y 

extralingüísticos que llevan a abuelos y padres a adoptar la lengua hegemónica como idioma 

de uso preferente en el hogar e incluso como lengua predominante o única de las nuevas 

generaciones. 

 

Revitalización cultural y lingüística: emprendimiento comprehensivo e integral 

 
1 Estas reflexiones son fruto de una conversación virtual que tuvo lugar a inicios de diciembre de 2023 con un 

grupo de jóvenes indígenas de algunas comunidades y barrios urbanos de los seis países andinos atravesados 

por el Qhapaq Ñan, el sistema de caminos prehispánicos. Los interesados en esta temática pueden consultar una 

versión argumentada y ampliada de las estrategias que ahí proponemos para la apropiación o reaprendizaje 

autónomo de un idioma indígena, que fue publicada en Lima en marzo de 2025 (cf. López, 2025). 
2 Sociolingüista y educador peruano especializado en educación intercultural bilingüe (EIB). Cursó estudios de 

postgrado en lingüística aplicada y sociolingüística en la Universidad de Lancaster, Inglaterra. Coordinador del 

Instituto Iberoamericano de Lenguas Indígenas (IIALI), desde el Fondo para el Desarrollo de los Pueblos 

Indígenas de América Latina y el Caribe (FILAC), miembro del GT Educación e Interculturalidad de CLACSO.  



7 
 

Como se puede colegir, las decisiones lingüísticas que toman las familias distan de ser 

arbitrarias pues más bien responden a condicionamientos externos y al deseo comprensible 

y válido de proteger a sus nuevas generaciones de las penurias y sufrimientos que ellos 

experimentaron por ser, pensar, sentir y vivir de manera particular y diferente en un contexto 

de vida marcado por un ethos monocultural y monolingüe. En ese contexto, es notorio cómo 

las niñas y niños, en particular los de menor edad, tienen hoy como lengua materna al idioma 

hegemónico del país en el que viven, y de ello dan cuenta los datos censales. Por ejemplo, en 

los casos boliviano y peruano resulta evidente que las hijas e hijos de padres aymara y 

quechuahablantes son socializados en variantes locales del castellano y tienen a una de estas 

variantes como su lengua materna (López 2021, Vigil 2023). Este hecho genera procesos de 

distanciamiento afectivo y cognitivo entre abuelos y nietos, con las consecuencias que ello 

tiene para la continuidad y sostenibilidad de la cohesión social comunitaria y, como es obvio, 

también para la diversidad idiomática. No obstante, en el hogar estos mismos niños pueden, 

en casos, escuchar la lengua de sus abuelos de boca de sus hermanos mayores y de sus padres, 

así como a nivel comunitarios sucede en los ámbitos festivos, rituales y agrícolas. 

Como es de esperar, la interrupción de la transmisión intergeneracional de las lenguas 

indígenas es una cuestión a la cual hay que prestarle cuidadosa atención, pues, en pocas 

décadas, incluso aquellas habladas por millones de personas, como el quechua, pueden verse 

seriamente afectadas en la medida que únicamente la población mayor de veinte años la 

hable. Por el papel que en estas sociedades históricamente cumplían las mujeres en su 

condición de guardianas de la sabiduría y de las lenguas, se ha naturalizado el hecho que toda 

mujer indígena continúa asumiendo este rol; empero, los resultados censales estarían 

poniendo en cuestión la continuidad de esta práctica. Al parecer, actualmente, las mujeres 

indígenas menores de veinte años, que habitan tanto en el campo como en la ciudad, estarían 

socializando a sus hijas e hijos en la lengua hegemónica. De otra manera, no se explica por 

qué la niñez habla cada vez menos la lengua patrimonial de las comunidades a las que 

pertenecen. Al respecto, cabe destacar que en todos los países latinoamericanos el 

monolingüismo de lengua indígena está en franco retroceso y en muchos lugares las mujeres 

indígenas han dejado la condición de monolingües para ser al menos bilingües de lengua 

indígena y castellano, si no hablantes pasivas de su lengua patrimonial; entre otras razones, 

por el avance significativo de la escolarización.  



8 
 

Frente a esta indiscutible realidad, en la actualidad resulta igualmente evidente la existencia 

de numerosas mujeres y hombres jóvenes, sea de origen indígena o hijos o nietos de quienes 

en su día fueron criados a través de una lengua indígena, que hoy pasan por procesos de 

etnogénesis y recuperan o reconstruyen su indigeneidad, echando manos de distintos medios 

y lenguajes (López, Guarayo y Condori 2022). En muchos casos, se trata de jóvenes que 

habitan en ciudades y son de segunda o tercera generación, que han sentido la necesidad o 

tomado la decisión de recuperar o, como muchos de ellos lo afirman, de reaprender la lengua 

de sus mayores. Para hacerlo, algunos se reconectaron con sus abuelas y adquirieron las 

lenguas con su ayuda.  

Tales con los casos, p. ej., de raperos o más bien raptivistas como Liberato Kani, Renata 

Flores y Taki Amaru ampliamente conocidos por su producción musical y por su activismo 

en favor de la cultura y la lengua quechuas, así como por sus reclamos respecto a los efectos 

nocivos que tienen sobre las sociedades indígenas cuestiones como la violencia contra la 

mujer, la deforestación y la contaminación del agua, entre muchas otras (López, Guarayo y 

Condori 2022). Como ellos, muchas y muchos otros jóvenes en América Latina interpelan el 

status quo lingüístico y por ello nos ofrecen luces de esperanza en cuanto a la aparentemente 

inevitable mudanza lingüística y a la pervivencia de la diversidad cultural y lingüística con 

la que los estados nacionales americanos vieron la luz. 

Reasumir una indigeneidad contemporánea, pero indigeneidad al fin, debe haber llevado a 

estos jóvenes a transitar por procesos complejos de sanación y de fortalecimiento de su 

agencia individual y social, y tales tránsitos deben haber motivado la reconexión 

intergeneracional. En rigor, la recuperación de la memoria histórica y la sanación constituyen 

factores que están inextricablemente vinculados con la recuperación y el fortalecimiento de 

las lenguas, culturas e identidades indígenas (López, 2018). Ello nos lleva a concebir la 

revitalización cultural y lingüística no como una acción aislada ni únicamente centrada en 

los temas de lenguas, sino más bien como un emprendimiento comprehensivo e integral 

vinculado directamente con la vida, el quehacer, el sentir y la situación actual de los hablantes 

y de las comunidades a las que pertenecen. Actualmente, existe consenso respecto a que, en 

rigor, más que de revitalizar lenguas se trata de revitalizar a las sociedades y a sus hablantes, 

para que con agencia fortalecida transformen el ethos monocultural y monolingüe 

predominante. 



9 
 

Desde esa perspectiva integral, se observa que los emprendimientos juveniles de 

revitalización cultural y lingüística adoptan diversas modalidades y matices. pero todos, de 

una forma u otra y en mayor o menor medida, echan mano de las nuevas tecnologías de la 

información y la comunicación (TIC). A través de las TIC y de otros lenguajes y medios, 

estos jóvenes indígenas se aproximan a la lengua y cultura de sus mayores y utilizan lo que 

saben de la lengua para promover su uso y también para seguir aprendiéndola en la medida 

que la hablan y la usan cada vez más. 

A partir de estas dos constataciones -la pérdida de hablantes infantiles y la reclamación de la 

lengua por las juventudes indígenas- no cabe duda que la continuidad cultural y el aprendizaje 

e incluso el reaprendizaje de la lengua de los mayores reposa sobre la reinstauración de la 

transmisión intergeneracional de la sabiduría y conocimientos indígenas, lo que supone una 

necesaria reconexión intergeneracional. Por su parte, los procesos de etnogénesis que 

experimentan las juventudes indígenas abren nuevas perspectivas para las lenguas indígenas 

y a su vez nuevas posibilidades para su sostenibilidad, pues se trata de personas que en un 

futuro próximo podrían constituir familias que retomen la crianza y socialización primaria 

en la lengua originaria.  

 

Estrategias para la apropiación o reaprendizaje de los idiomas amerindios amenazados 

Con base en estas dos premisas, identificamos diez estrategias que podrían contribuir a 

retomar y mejorar los vínculos intergeneracionales y a su vez a aprender o reaprender los 

idiomas amerindios hoy amenazados. 

1. Primera estrategia: reflexiones autobiográficas. Emprender un ejercicio de reconstrucción 

autobiográfica, que recupere la memoria familiar, identificando con la ayuda de los abuelos 

y padres las motivaciones que llevaron al abandono total o parcial de la lengua indígena como 

vehículo natural de relacionamiento intergeneracional en el seno familiar. Con base en ello, 

los jóvenes deberían identificar las razones por las cuales desean aprender o reaprender la 

lengua originaria. 

2. Segunda estrategia: objetivos y derroteros claros y explícitos. Determinar las necesidades 

objetivas y subjetivas que subyacen a la decisión personal, grupal o colectiva de emprender 

la apropiación de la lengua de sus mayores, ayuda a las personas a fijar su atención y reforzar 



10 
 

su motivación. Dado que quienes lo intentan son por lo general jóvenes que hablan, leer y 

escriben en castellano y que, incluso, pueden tener conocimientos de una lengua extranjera, 

es necesario saber para qué y con qué fines se busca retomar la lengua de sus mayores. 

3. Tercera estrategia: motivación, compromiso y militancia. El aprendizaje de una lengua 

subalterna requiere de determinación personal, actitudes respetuosas y favorables hacia 

quienes la hablan, así como disciplina para dedicar al menos una hora y media y dos horas 

diarias a esta tarea. Además, exige voluntad y deseo de reconectarse con aquello que se 

considera parte de la herencia cultural y un rasgo fundamental de la identidad indígena. 

4. Cuarta estrategia: aprendizaje natural y autónomo. Las personas que desean apropiarse de 

una lengua que es todavía hablada o, al menos, recordada en el entorno familiar, amical, 

vecinal y/o comunitario tienen que pasar por un proceso de desaprendizaje y dejas atrás la 

idea de que las lenguas se aprenden únicamente en ámbitos formales y producto de la 

interacción maestro-alumno. Hacer un ejercicio introspectivo sobre cómo cada quien 

aprendió a hablar ayudará a la toma de consciencia respecto a que una lengua se adquiere en 

un contexto natural de uso en el cual se expresan necesidades comunicativas y a la vez se 

resuelven situaciones de la vida cotidiana entre quienes saben ya hablar y quienes recién 

están aprendiéndola.   

5. Quinta estrategia: reconexiones socioculturales y comunicativas con las y los mayores. 

Reconocer a las personas mayores como depositarias de la sabiduría indígena y de las lenguas 

que vehiculan estos conocimientos supone superar las brechas generacionales y ganar la 

confianza y el cariño de las abuelas y abuelos. En ese proceso será necesario identificar 

actividades de interés común que propicien conversaciones con las abuelas y abuelos 

mientras limpian la casa, cocinan, tejen, juegan o trabajan juntos, por ejemplo, en la chacra. 

En estos contextos, las y los jóvenes puedan apropiarse de palabras, frases y expresiones que 

los mayores emitan en el desarrollo de las actividades que desarrollan. En ese contexto, los 

aprendices aprenderán a preguntar y repreguntar para gradualmente incrementar su repertorio 

lingüístico en la medida que se encariñan con la sabiduría y los relatos de sus mayores.  

6. Sexta estrategia: inmersión en situaciones culturalmente significativas. En vinculación con 

lo anterior, las actividades espirituales, rituales y celebratorias cobran un sentido particular 

en la vida comunitaria y contribuyen a la cohesión social, el fortalecimiento de lazos de 



11 
 

solidaridad e intercambio, e incluso de redistribución de bienes y servicios. De ahí que estas 

ocasiones de profunda raigambre cultural se constituyan en ocasiones de sinigual 

oportunidad para un aprender compartiendo y sintiendo, lo que redundará en un aprendizaje 

natural y más fácil de los distintos tipos de mensajes, registros y lenguaje que se despliegan 

en cada una de estas situaciones. 

7. Sétima estrategia: recuperación de vínculos familiares e intercambios de experiencias de 

vida. De igual importancia es promover encuentros familiares en los que se involucre a las 

abuelas y abuelos, se propicie su participación activa y se revalore su papel como portadores 

de conocimiento y sabiduría. En estos encuentros las y los jóvenes que están aprendiendo o 

reaprendiendo la lengua originaria a la vez promueven el uso cada vez mayor de este idioma 

en estos encuentros intergeneracionales.  

8. Octava estrategia: comunidades de práctica y aprovechamiento al máximo de las TIC. En 

la web se encuentran diversos materiales en lenguas indígena, tanto desde páginas web y 

portales, como por medio de aplicativos y redes sociales. Las y los aprendices de lenguas 

pueden recurrir a estos medios en busca de estos materiales, así como de exposición 

complementaria a la lengua que buscan aprender. La ventaja de recurrir a estos medios es 

que los materiales se pueden mirar y visionar una y otra vez. Además, con fines de práctica 

se pueden configurar comunidades de práctica utilizando WhatsApp, Goole Meet, Microsoft 

Teams y Zoom entre otros, así a través de videollamadas se puede contactar tanto a personas 

que hablan la lengua fluidamente como formar grupos de aprendices que se apoyan 

mutuamente. 

9. Novena estrategia: aprendizaje por aproximación y desde el uso cotidiano de lo aprendido. 

Apropiarse de un idioma nuevo de uno que se ha escuchado exige no solo motivación y 

voluntad política, sino también seguridad personal. Por ello, perder el miedo a hablarlo es 

indispensable, aun cuando el conocimiento que se tenga de este idioma sea limitado y parcial. 

Se aprende a hablar una lengua hablándola y usándola lo más que se pueda, con quien sea y 

donde sea. En ese proceso no cabe tampoco tener miedo a equivocarse. Hay que considerar 

el error como una señal de aprendizaje y de avance, pues uno aprende de los errores que 

comete.  



12 
 

10. Décima estrategia: motivar a otros a sumarse al proceso. A quienes se apropian o re-

aprenden una lengua originaria les corresponde cumplir un rol modélico para comprometer 

a otras personas de su entorno a emprender procesos comparables de reconexión 

intergeneracional en aras del fortalecimiento de la cohesión social de sus familias y 

comunidades. En ese contexto, a las personas aprendices les toca demostrar con el ejemplo 

que no solo es posible aprender un idioma indígena sino además convencer a los demás sobre 

las ventajas del bilingüismo y del multilingüismo. En otras palabras, las y los aprendices 

deben echar mano de su capacidad de agencia para propiciar cambios en sus familias, 

comunidades o barrios y así rebatir las ideologías lingüísticas contrarias a las lenguas 

indígenas y a su aprendizaje y uso. 

Estas diez estrategias suponen una reconexión con el territorio, pues es ahí donde las culturas 

y las lenguas indígenas se han reproducido históricamente de manera natural. Ello supondría 

la inmersión en los ámbitos naturales de uso de estas lenguas y, por ende, el desplazamiento 

por algunas semanas o meses a los lugares de origen de las familias indígenas, hecho que 

además contribuiría a establecer vínculos afectivos y cognitivos con aquellas personas 

jóvenes que optaron por quedarse en la comunidad o que no pudieron migrar hacia las 

ciudades. El retorno de la ciudad al campo con el afán de reconectarse con sus mayores para 

reaprender las lenguas indígenas serviría de acicate para la revaloración de las lenguas en el 

plano comunitario. 

 

Conclusiones 

Dicho esto, es necesario tomar en cuenta que los territorios indígenas se han ido 

reconfigurando hasta constituirse hoy de manera discontinua, extendiéndose desde el campo 

hacia las áreas urbanas y también hacia el mundo digital. Cabe por ello hacer todo esfuerzo 

posible para que las lenguas originarias ganen más presencia y audibilidad en las ciudades y 

en el mundo digital, pues en la medida que ello se logré las juventudes indígenas podrán 

incidir en el comportamiento y en las actitudes de sus pares no indígenas respecto a la valía 

de la diversidad cultural y lingüística así como a la superación del racismo en contra de los 

hablantes de lenguas indígenas pero también respecto de sus formas de vida, de sus 

conocimientos y epistemes.  



13 
 

Para temporalmente cerrar estas reflexiones resulta necesario llamar la atención que las 

sociedades que han logrado fortalecer e incluso despertar a los idiomas que habían sido 

silenciados asumieron la defensa de su legado cultural y lingüístico, por medio de una 

militancia activa. En el caso indolatinoamericano, la militancia y el activismo lingüístico 

resultan indispensables ante la vigencia de la colonialidad del poder, del saber, del ser 

(Quijano, 1992, 2000) y hasta del gustar y del hablar que condicionan el futuro de los idiomas 

indígenas y de sus hablantes.  

 

Referencias bibliográficas 

López, Luis Enrique (2018). Memoria histórica, sanación y revitalización cultural y 

lingüística. Kúúmu. No. 22, Formabiap: 30 años construyendo educación intercultural 

bilingüe. Iquitos: Formabiap, pp. 13-20. Disponible en: https://formabiap.org/wp-

content/uploads/2020/05/Revista-K%C3%BA%C3%BAmu-N%C2%BA-

22_Formabiap.pdf.  

López, Luis Enrique (2021a). Entre silenciamiento y reclamación de la voz propia. Los 

idiomas indígenas en América Latina y el Caribe hoy. (En revisión) Disponible en: 

https://www.academia.edu/45007151/Pueblos_e_idiomas_ind%C3%ADgenas_en_A

m%C3%A9rica_ Latina_y_el_Caribe_situaci%C3%B3n_actual_y_perspectivas. 

López, Luis Enrique (2025). Las juventudes indígenas y el deseo de reaprender las lenguas 

de sus mayores: la revitalización cultural y lingüística de sus sociedades. En Vigil, N., 

Romaní, M., Verástegui, N. y Lovón, M. (eds.) Los maestros quedan: Homenaje a 

Gustavo Solís Fonseca. Lima: CILA, Caaap. Disponible en: 

https://www.academia.edu/129916722/Las_juventudes_ind%C3%ADgenas_y_el_des

eo_de_reaprender_las_lenguas_de_sus_mayores_la_revitalizaci%C3%B3n_cultural_

y_ling%C3%BC%C3%ADstica_de_sus_sociedades 

López, Luis Enrique, Guarayo, Ariel y Condori, N. (2021). Interculturalidad, ciudadanía y 

multilingüismo. Cochabamba: Funproeibandes. 

Moseley, Christopher (2010). Atlas de las lenguas del mundo en peligro. París: Unesco. 

Disponible en: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000189453 



14 
 

Quijano, Anibal (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. En 

Lander, E. (comp.) La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 

Perspectivas latinoamericanas (pp. 201-246). Buenos Aires: Clacso.  

Quijano, Anibal (1992). Colonialidad y modernidad / racionalidad. Perú Indígena, 13(29), 

11-20. 

Vigil, Nila (2023). Una noticia no tan optimista sobre el quechua. Algunas precisiones sobre 

el artículo de Luis Andrade. Forma y función, 36(2), Disponible en: 

https://doi.org/10.15446/fyf. v36n2.97190 

Sichra, Inge (coord.) (2009). Atlas sociolingüístico de pueblos indígenas en América Latina. 

Quito: Funproeibandes, Unicef, Aecid. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

Pedagogías propias y lenguas indígenas: reflexiones y experiencias desde la diversidad 

Jazmín Nallely Arguelles Santiago3 

Universidad Nacional Autónoma de México 

Introducción 

En el presente trabajo se denotan las pedagogías propias e iniciativas de revitalización 

lingüística desarrolladas en contextos de diversidad. Se parte de la experiencia situada, cuyo 

lugar de enunciación corresponde a distintos pueblos originarios y al uso de lenguas 

indígenas en el entorno universitario. En este sentido, se reflexiona desde las actividades 

académicas, de investigación y/o de activismo que permiten exponer algunas aproximaciones 

a los fenómenos de discriminación y racismo, así como caracterizar la hegemonía del 

conocimiento occidental y las posibilidades de educación propia en el nivel superior. Aunado 

a ello, se explicitan algunas experiencias que llevan a la comprensión de una metodología 

basada en pedagogías propias y el fortalecimiento de la identidad cultural y lingüística. La 

finalidad de este artículo consiste en poner sobre la mesa algunos retos para impulsar 

“pedagogías propias”, lenguas indígenas y pluralidad de epistemes desde el contexto 

latinoamericano contemporáneo. 

 

I. Aproximaciones a los fenómenos de exclusión y racismo. 

En las últimas dos décadas he realizado actividades de investigación con el compromiso 

profesional y ético para atender problemáticas sociales y educativas mediante la 

implementación de proyectos de investigación y revitalización con comunidades rurales y 

pueblos indígenas. Porque históricamente, en nuestra región de América Latina, las 

experiencias curriculares y de socialización desarrolladas en el ámbito familiar y comunitario 

han sido excluidas o llevadas a la clandestinidad bajo la denominación de educación 

“informal”.  

 
3 Doctora en Pedagogía por la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), Investigadora por México 

de la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación (SECIHTI), comisionada al Instituto de 

Investigaciones sobre la Universidad y la Educación (IISUE), jarguelles@secihti.mx, miembro del GT 

Educación e Interculturalidad de CLACSO. 

mailto:jarguelles@secihti.mx


16 
 

Desde este caminar, me interesa comprender los avances en la construcción de una Educación 

Propia de base comunitaria en los sistemas educativos y en particular, analizar la respuesta 

institucional de las IES sobre las demandas y necesidades de la población indígena-originaria, 

analizar la pertinencia cultural y lingüística de las propuestas educativas e identificar las 

concreciones del accionar político pedagógico del currículo universitario. Toda vez que la 

educación propia en el nivel superior plantea una perspectiva distinta de las universidades 

convencionales, en tanto pretende abrir posibilidades para un pluralismo epistemológico 

[pluralidad de epistemes, conocimientos, criterios de validez] (Olivé, 2013), que revierta el 

eurocentrismo-racismo imperante. Algunos ejemplos de mis aproximaciones a los 

fenómenos del racismo:  

• en la denominación de las carreras (universidades convencionales y algunas 

interculturales) todavía existe el sesgo occidental, es decir, como excluyente del 

pluralismo epistemológico a través de denominaciones, nomenclaturas que son 

determinantes en el currículum y formación de nuevos cuadros de profesionales.  

• En el trayecto histórico, como pueblos indígenas se nos ha visto como incapaces de 

constituirnos en sujetos del currículum y llevar adelante mallas curriculares 

sustentadas en las pedagogías propias. 

Hemos visto el cambio de la Licenciatura en Gobiernos locales a la Licenciatura en Derecho 

con Enfoque de pluralismo jurídico. En otro caso, en el sur de México tenemos la 

Licenciatura en Ciencias Comunitarias que cuestiona la ciencia en singular y aún no cuenta 

con el registro o certificación. Estamos ante la denominación de universidad que alude a una 

única visión de mundo y no a la pluriversidad que denota pluralidad de epistemes, sabidurías, 

conocimientos, otras formas de educar y educarse. Esta última se observa en Ecuador con la 

implementación de la Pluriversidad Amawtay Wasi, en donde se aprende en la sabiduría y el 

buen vivir. 

Por otro lado, la evidencia denota que en varias universidades convencionales e 

interculturales existen lógicas de asignación de plazas por meritocracia (títulos, 

certificaciones), no hay contratación de sabias y sabios aún siendo un experto médico 

tradicional o hablante nativo (pese a las recomendaciones de la Conferencia Regional de 

Educación Superior 2018, en la que se expresa que los pueblos indígenas tienen derecho a la 



17 
 

contratación de agentes educativos en consonancia con sus métodos de enseñanza y 

aprendizaje). Incluso las plazas se otorgan mediante círculos de poder y sus convocatorias. 

Además, existe invisibilización de la producción académica del personal originario 

cualificado, por lo que su voz aún es suplantada desde la academia 

El pluralismo epistemológico resulta nodal ya que lleva a superar la posición absolutista en 

la cual “solo puede haber un único pensamiento correcto, una única manera correcta de 

entender el mundo, por consiguiente, un único conjunto correcto de criterios de evaluación 

epistémica” (Olivé, 2013, p. 36). Como ha venido sucediendo con la idea de que el único tipo 

de conocimiento racional es el llamado conocimiento científico. Estamos ante todo ante un 

racismo epistémico dentro de la colonialidad del saber, el poder, el ser (Quijano, 2000), así 

como un racismo lingüístico (López, 2021). Este giro y posicionamiento respecto del racismo 

y no racismo lleva a la concepción pluralista de la educación (educaciones), conocimientos, 

racionalidades y otras formas de inteligibilidad. 

 

II. Sobre la hegemonía del conocimiento occidental y las posibilidades de 

educación propia 

Según Daniel Mato (2023), el racismo, como ideología y régimen de poder, es crucial en la 

generación de desigualdades generalizadas de todas las sociedades contemporáneas. A lo 

largo de la historia los sistemas e instituciones de educación superior han jugado funciones 

significativas en la naturalización y reproducción del racismo. 

Para revertir estas acciones ha sido imprescindible analizar y comprender la participación 

cada vez mayor de las juventudes indígenas como hablantes de lenguas originarias en 

universidades no convencionales, es decir, desde universidades de base comunitaria, se trata 

de instituciones ubicadas en contextos rurales donde la demanda y necesidad de educación 

superior requiere el reconocimiento de la lucha por una educación autodeterminada, 

territorializada, con pertinencia epistémica, cultural y lingüística.  

La puesta en marcha de estas universidades de base comunitaria tiene incidencia en la 

preservación de las lenguas originarias y la reconfiguración étnica de las y los jóvenes y 

articula su posicionamiento político. Se intenta aportar al conocimiento y configuración de 



18 
 

la Educación Superior Comunitaria desde la agencia de los sujetos sociales y educativos 

inmersos en los procesos autonómicos gestados por la emergencia de los pueblos originarios 

desde realidades contemporáneas. 

De tal modo, la ESC permite avanzar hacia una Interculturalidad transformativa en la 

sociedad; es decir, a reinscribir, según López: “las lenguas y culturas indígenas y ofrecer 

posibilidades renovadas para una acción político-pedagógica autónoma desde la acción 

cotidiana de los individuos y las instituciones” (López, 2021, p. 59). De esta manera, se 

sientan las bases para la implementación de una pedagogía universitaria que reconozca la 

educación propia, las pedagogías indígenas y los saberes locales, los cuales han sido 

desplazados por el euro-centrismo como racionalidad única desde la invasión, conquista y 

colonización del continente. Según Lander (2000), esta situación de desplazamiento y 

exclusión aún se evidencia a partir de caracterizar las expresiones culturales “tradicionales” 

o “no-modernas”, como en proceso de transición hacia la modernidad, pues con ello se les 

niega toda posibilidad de lógicas culturales o cosmovisiones propias: “Al colocarlas como 

expresión del pasado se niega la posibilidad de su contemporaneidad” (Lander, 2000, p. 26). 

En este sentido, la Educación Propia plantearía vías o posibilidades para re-pensar, co-

construir e implementar prácticas educativas desde procesos de enseñanza y aprendizaje para 

“un mundo donde quepan muchos mundos” (CDSL, 1996,p. 1), lo cual traza como horizonte 

la reflexión y concreción de caminos para alcanzar los todavía no cumplidos Acuerdos de 

San Andrés Larrainzar, en la búsqueda de una educación desde y para los Pueblos Indígenas 

según los proyectos político-pedagógicos de las comunidades hacia el Buen Vivir. 

 

III. Pedagogías propias y lenguas indígenas 

 

Mi experiencia de impartir cursos y talleres sobre conocimientos, saberes y pedagogías 

propias se ha realizado desde el Centro Universitario Comunal de Santa María Yaviche 

(UNIXHIDZA) y el Instituto Superior Intercultural Ayuuk (ISIA) en Oaxaca y, recientemente 

en la Universidad de las Lenguas Indígenas de México (ULIM) en Ciudad de México. En 

Unixhidza he acompañado a estudiantes de la carrera de Ingeniería Comunal, invitada como 

facilitadora externa para impartir temáticas orientadas a la enseñanza de lenguas originarias, 



19 
 

taxonomía local y producción de materiales didácticos. En este abordaje ha sido necesario 

retomar las categorías surgidas en lengua xhidza a modo de recuperar los sistemas de 

conocimientos desde la comunidad, coadyuvar en el uso de la lengua originaria, escuchar las 

voces de las y los estudiantes y colaborar en el quehacer universitario. 

Por otra parte, desde la Etnoeducación en el ISIA, en cada generación he participado en la 

reflexión y construcción de saberes con los estudiantes de la Licenciatura en Educación 

Intercultural. En este espacio ha sido enriquecedor el trabajo con alumnos de diferentes 

pueblos y lenguas originarias. En particular, estudiantes de los pueblos mixe, zapoteco y 

huave, quienes asumen un papel agentivo hacia la recuperación de saberes y conocimientos, 

el inicio de acciones para la revitalización lingüística y el compromiso ético-político hacia 

sus comunidades de origen.  

Con el fin de caracterizar la configuración del currículum en IES a partir de las demandas, 

necesidades, expectativas y planteamiento político educativo de los actores locales, 

desarrollo la investigación colaborativa con autoridades, docentes y estudiantes (ULIM) de 

los pueblos zapoteco, mixe, otomí, tzotzil, mazahua, wixárika, tlapaneco, purépecha, mixteco 

y nahua. Como Catedrática CONACYT comisionada al CIESAS Pacífico Sur desarrollé el 

Proyecto “Políticas de interculturalidad en educación superior en Oaxaca: proyectos 

educativos etnopolíticos” y "Biogobernanzas frente a la pandemia COVID-19 en 

comunidades indígenas" de la entidad oaxaqueña. Actualmente, continúo como Investigadora 

por México en el Proyecto "Pedagogías propias en contextos de diversidad cultural y 

lingüística en México y América Latina". 

 

IV. Tequio pedagógico e iniciativas de revitalización lingüística  

Al observar cómo la educación propia es excluida o minimizada desde el plan de estudios 

oficial, comprendí que la educación propia y anti-racista no puede caducar en la escuela. En 

la Huasteca Veracruzana colaboré en la recuperación de la fiesta del maíz con la Asociación 

civil “Huitzitzilin, unidos por la cultura, Tepetzintla, Ver”, donde sembramos identidad de 

manera intergeneracional. Inclusive la recuperación de saberes, conocimientos, uso de la 

lengua náhuatl y metodologías basadas en pedagogías propias nos permitió la co-autoría del 



20 
 

libro Veracruz la entidad donde vivo, implementado en los ciclos escolares 2020, 2021 y 

2022 del catálogo de libros de la Comisión Nacional de Libros de Texto Gratuitos 

(CONALITEG) y como miembro fundador del Consejo Consultivo Cencalli: casa del maíz 

y la cultura alimentaria en el proyecto prioritario Chapultepec, Naturaleza y Cultura en el 

Complejo Cultural Los Pinos, CDMX. 

Por otra parte, en las IES comunitarias, mi actuar como facilitadora tuvo cabida a raíz del 

tequio4 pedagógico, es decir, las acciones de trabajo docente para apoyar a los estudiantes en 

reciprocidad, no de forma vertical del modo occidental, sino en colaboración con la 

universidad y sus actores. El tequio como estrategia comunitaria para la ayuda mutua o 

reciprocidad, se traslada también al espacio universitario y así, el tequio intelectual y 

pedagógico permite abrir oportunidades de diálogo, colaboración intercultural (Mato, 2008) 

e inter-aprendizaje (Gasché, 2010).  

Mi experiencia como facilitadora enfrentó dos desafíos importantes. Por un lado, comprender 

que “en el rendimiento desigual de los diversos aprendizajes intelectuales, lo que todos los 

alumnos aprenden mejor es lo que ningún maestro puede explicarles, la lengua materna” 

(Ranciére, 2003, p. 8). Así que mi tarea consistió en coadyuvar al uso de las lenguas 

originarias en el aula y motivar procesos que involucraran las decisiones de los hablantes 

respecto del status, corpus y adquisición de la lengua indígena, ya sea como lengua materna 

o segunda lengua.   

Considero que las acciones para una planificación lingüística en lenguas originarias deben 

comenzar por sus hablantes. En este caso, por los estudiantes, quienes manifiestan su aprecio 

por la diversidad cultural y lingüística, así como la necesidad de desarrollar procesos de 

revitalización de las lenguas indígenas. Es de igual relevancia el asumo de una lealtad 

lingüística hacia las lenguas originarias; pese a los intentos de exclusión del Estado-nación 

[monolingüe, monocultural y castellanizante], los castigos por hablar la lengua materna en la 

escuela y la escasa alfabetización en lengua originaria. La evidencia demuestra que algunos 

jóvenes se acercaron a la escritura y comenzaron prácticas de literacidad en lengua indígena 

 
4 “Tequio” deriva del término náhuatl “tekitl”, que significa trabajo. Este caso, se refiere al trabajo pedagógico 

realizado por los docentes invitados a la universidad. 



21 
 

en el nivel medio superior, mientras que otros únicamente en el superior, por ejemplo, al 

llegar a estas universidades de estudio. 

En el reto de respetar la diferencia y valorar la diversidad, debí enfrentar al desafío de 

posicionarme como docente investigadora indígena, perteneciente a un pueblo originario -en 

algunos casos- distinto de los estudiantes. Es decir, compartir con el alumnado, mi 

pertenencia al pueblo nahua de la Huasteca5. Considero que este posicionamiento identitario 

étnico me permitió brindar herramientas a las y los estudiantes para llevar al acercamiento 

de otras culturas de México, incluso permitió su posicionamiento político y agencia juvenil.  

La metodología para desarrollar los procesos de enseñanza y aprendizaje se basó en 

tlamachtia, como concepto náhuatl que refiere a la pedagogía propia, la cual se basa en el 

nimitsmachtiti6 (te enseño) y el nimomachtiti7 (me enseño) en una relación horizontal de 

respeto y disposición para la construcción de saberes y conocimientos8 (Arguelles, 2010). 

Asimismo, la motivación para la recuperación y sistematización de la experiencia en el aula 

tuvo como referente la reflexión transcultural: “se refiere al efecto evocador que se deriva de 

la exposición a los conocimientos, las prácticas y los significados que caracterizan la 

endoculturación en grupos, comunidades o sociedades distintas o similares a las de quienes 

se exponen a esta reflexión” (Bertely, 2017, p. 27). Esta reflexión transcultural en el aula tuvo 

como base: te cuento como sucede en mi cultura y tú me cuentas como sucede en la tuya, 

esta ha sido la perspectiva de trabajo que he llevado a cabo. 

 
5 El sur de la región Huasteca abarca los estados de San Luis Potosí, Hidalgo y Veracruz. Según el INEGI (2020) 

se encuentran 114 586 hablantes de la variante náhuatl de la Huasteca veracruzana, perteneciente a la agrupación 

lingüística náhuatl y la familia lingüística Yuto-nahua (INALI, 2007).  
6 Enseñar es una acción que involucra por lo menos dos personas: una en condiciones de respeto, obediencia y 

atención hacia quien transmite la sabiduría; otra en una situación de disposición, paciencia y seguridad de lo 

que enseña. “Tlamachtia” es el verbo entendido como “enseñar” y “nimitsmachtiti” se refiere al proceso en que 

alguien enseña a otro alguien a asimilar y construir las prácticas culturales de la familia y la comunidad. 

(Arguelles, 2010, p. 228). 
7 En lugar de encontrar “aprendo”, encontramos “me enseño”, “nimomachtiti”. Este proceso se construye en el 

medio social porque supone el encuentro con otras personas (padres, expertos, hermanos…) a la par de un 

proceso individual que consiste en construir conocimientos sobre las dimensiones natural, humana y espiritual; 

habilidades dentro del hogar y en los espacios de cultivo; actitudes respecto de los seres vivos que habitan en 

Totlaltipak; valores destinados al buen vivir según cada momento de vida y sentimientos que estrechan los 

nexos con las dimensiones en las que los huastecos se desenvuelven. (Arguelles, 2010, p. 226) 
8 La interrelación entre “nimitsmachtiti” y “nimomachtiti” lleva a la construcción de saberes y la reproducción 

de la cultura en un proceso de “ida y vuelta” por cuanto involucra situaciones que enfrentan, ejecutan y delimitan 

al menos dos personas en condiciones de complementariedad. (Arguelles, 2010, p. 2029). 



22 
 

Asimismo, mediante mi contribución en la formación de nuevos cuadros de profesionales en 

Humanidades, Ciencias, Tecnologías e Innovación (HCTI). Desde el Proyecto "Pedagogías 

propias en contextos de diversidad cultural y lingüística en México y América Latina" (2024), 

Eje Programático Investigación de Frontera y la Ciencia Básica en todos los Campos del 

Conocimiento, contribuyo en la línea Educación, Pueblos Indígenas y Currículum. Cuyo 

objetivo consiste en analizar las pedagogías propias que promueven la construcción de 

saberes y su relación con las propuestas curriculares en IES de México. Realizo actividades 

de docencia e investigación en la Universidad de las Lenguas Indígenas de México (ULIM) 

y el Programa Universitario de Estudios de la Diversidad y la Educación (PUIC-UNAM). 

Asimismo, se busca comprender el enfoque epistémico y pedagógico de las propuestas 

curriculares de las IES a partir del manejo de otras formas de conocimiento, aprendizaje, 

enseñanza, innovación, evaluación y otras formas de inteligibilidad, por ello, las 

publicaciones giran en torno a la recuperación de Saberes locales, ESC, Pedagogías propias, 

Interculturalidad, Bilingüismo, Lengua originaria, Lengua materna (L1), Segunda Lengua 

(L2) y producción de materiales educativos. Considero que es necesario implementar 

acciones para una educación propia, crítica, anti-racista y transformativa con impacto social, 

que potencie la inclusión, equidad, pertinencia, pluralidad e interculturalidad en sentido 

amplio. 

Conclusiones 

Existen suficientes elementos para impulsar pedagogías propias desde el contexto 

latinoamericano actual. En principio, para una pedagogía anti-racista desde la educación 

superior me parece fundamental situar a las lenguas originarias como medio de comunicación 

y no sólo como una asignatura en la malla curricular. Asimismo, instar la formación docente 

en el desarrollo integral de nuevos cuadros de profesionales indígena-originarios en la región. 

Finalmente, desde las IES reconocer las pedagogías propias situándolas desde los 

significados profundos en nuestras lenguas originarias con el fin de mantener y preservar los 

sistemas educativos propios, los conocimientos y sabidurías como pueblos indígenas en 

sociedades contemporáneas. A propósito, les comparto las Ueuetlajtoli (consejos de los 

ancianos), en la traducción e interpretación de Julia Hernández (+) y Nallely Arguelles, desde 

la variante náhuatl de la Huasteca: 



23 
 

Ueuetlajtoli 

Ipan ni tlaltipaktli amo tleno toaxka, 

 

En esta tierra nada nos pertenece, 

san se tlalochtli tiistokej, 

 

nada más en una carrera estamos, 

aman tikamatitokej 

 

hasta ahora nos ha gustado, 

mostla amo tijmatij 

 

pero el mañana no lo sabemos. 

Kemaj timikisej 

 

Cuando vayamos a morir 

amo tleno tijuikasej, 

 

nada nos llevaremos, 

nochi tlamantli tlami 

 

todas las cosas se acaban, 

nochi tlamantli mopatla 

 

todas las cosas cambian. 

Kuatinij uajkij, 

 

Si los leños se pudren, 

tepostli palani, 

 

el metal se enmohece y 

tetl poxoni, 

 

las piedras se parten, 

¿Uan kenijkatsa tojuantij axtipalanisej? 

 

¿Que no nos puede pasar a nosotros los 

seres humanos? 

 

La evidencia demuestra que las iniciativas para la revitalización cultural y lingüística toman 

su punto de partida desde y en la colectividad. Por ello, es necesario que las niñas, niños y 

jóvenes conozcan y transmitan la lengua y sabiduría de nuestros pueblos para preservar la 

memoria, cultura e identidad en nuestro paso por el mundo. Ma tikamatikan. Konemej, 

ichpokamej uan telpokamej moneki kiixmatiseh totlahtol wan nochi totlajlamikilis. 

Tlaskamati miak ika nochi noyolo. 

 

Referencias bibliográficas 

Arguelles, Jazmín Nallely (2010). El maíz en la identidad cultural de la Huasteca   

veracruzana. Plural Editores.  



24 
 

Bertely, María (2017) Introducción. Análisis y propuestas para el fortalecimiento del 

Programa de Educación Inicial del Conafe: Una mirada antropológica. María Bertely 

Busquets (Coord.) CONAFE/UNICEF/ CIESAS, pp. 21-32. 

Comité Clandestino Revolucionario Indígena-Comandancia General del Ejército Zapatista 

de Liberación Nacional. (1996). Cuarta De claración de la Selva Lacandona. Montañas 

del Sureste Mexicano. Enero de 1996. 

Gasché, Jorge (2010). De hablar de educación intercultural a hacerla. Revista Mundo 

Amazónico, 1, pp. 111-134. 

Lander, Edgardo (2000). Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos. En Lander, 

Edgardo (comp.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales (pp. 

11-40). Clacso, Unesco, Ediciones Faces, UCV.  

López, Luis Enrique (2021). Hacia la recuperación del sentido de la Educación Intercultural 

Bilingüe. Revista Ciencia y Cultura, 25(46), 41-66. https://bit.ly/3S5JL3I 

Mato, Daniel (2008) No hay saber “universal”, la colaboración intercultural es impre 

scindible. Alteridades, 18 (35), pp. 101-116 

Olivé, León (2013). Hacia un modelo de sociedades plurales de conocimientos y el 

pluralismo epistemológico. En Hernández, S. E. (coord.), Educación intercultural a 

nivel superior: reflexiones desde diversas realidades latinoamericanas (pp. 35-50). 

UIEP, Ucired, UPEL.  

Quijano, Aníbal (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En Lander, 

E. (comp.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales (pp. 201-242). 

Perspectivas Latinoamericanas. Clacso, Unesco, Ediciones Faces, UCV. 

Rancière, Jacques (2003) El maestro ignorante. Cinco lecciones sobre la emancipación 

intelectual. Trad. Núria Estrach. Barcelona, Laertes 

 

 

 

 

 

 

https://bit.ly/3S5JL3I


25 
 

Activismo digital en lenguas indígenas. Reflexiones desde el Ecuador 

Soledad Guzmán9 

Universidad Politécnica Salesiana 

Introducción 

Vengo de la Universidad Politécnica Salesiana. Trabajo es una carrera de licenciatura en 

Educación Intercultural Bilingüe. Esta carrera tiene ya 30 años formando educadores 

indígenas tanto de la Sierra como de la Amazonía ecuatoriana. Trabajamos con población 

kichwa, shuar, achuar, waorani, con población afro y también con población mestiza. Fruto 

de este trabajo, a la fecha contamos ya con más de 1500 egresados, docentes de educación 

intercultural bilingüe; 30% de los cuales son varones y 70% son mujeres, en su mayoría 

madres de familia y cabezas de hogar (Guzmán y Rodríguez 2025 pp.229-260). 

El año 2020 pusimos en marcha un programa de enseñanza del kichwa para la modalidad en 

línea en vista de que la Carrera cambió de una modalidad a distancia y semipresencial a la 

modalidad en línea. De la misma forma, con esta acción respondimos también al nuevo perfil 

de estudiantes que ingresaban a la carrera, quienes presentaban fuerte desplazamiento 

lingüístico hacia el castellano en desmedro del kichwa. En la carrera hacemos algunos 

esfuerzos por atender a las otras nacionalidades, pero lamentablemente no de la forma como 

desearíamos. En el caso de la población achuar nos apoyamos en colaboradores externos a la 

carrera para poder brindar acompañamiento esporádico a nuestros estudiantes en su territorio 

y fortalecer sus habilidades lingüísticas, principalmente escriturarias. Para el caso concreto 

de los estudiantes waorani y shuar recientemente hemos desarrollado talleres intensivos de 

fortalecimiento de la lengua, que en realidad fueron talleres de interaprendizaje de la lengua, 

ya que lamentablemente no contamos con docentes hablantes de estas lenguas. 

Programa de enseñanza y aprendizaje del kichwa 

 
9 Educadora con formación en Ciencias de la Educación y Pedagogía, realizó estudios de maestría en Educación 

Intercultural Bilingüe en la Universidad Mayor de San Simón de la ciudad de Cochabamba-Bolivia. Trabaja 

con comunidades indígenas y en instituciones de educación superior en temas de educación, currículo, 

formación de maestros, enseñanza de lenguas y educación en línea. Profesora-investigadora de la Universidad 

Politécnica Salesiana (UPS) con sede en Quito, Ecuador. Miembro del GT Educación e Interculturalidad de 

CLACSO. 



26 
 

El programa de kichwa consta de cinco niveles de formación, son cinco asignaturas 

curriculares y en la actualidad trabajamos con dos grupos, por cada nivel, según el nivel de 

conocimiento de la lengua que tengan los estudiantes: el primer grupo lo conforman los 

hispano hablantes de lengua materna y el segundo los kichwa hablantes de lengua materna. 

En ese sentido, se trabaja en la enseñanza y aprendizaje del kichwa desde cero, por un lado; 

y en fortalecimiento de habilidades orales y el reforzamiento de habilidades lectoescriturarias 

en los hablantes de kichwa, por el otro. 

El programa de enseñanza y aprendizaje del kichwa que llevamos adelante en nuestra Carrera 

de EIB fue construido colectivamente, el equipo estuvo conformado por profesionales con 

sólidos conocimientos de la lengua, del mundo kichwa y de elementos pedagógicos, con 

muchos años de experiencia, entre ellos estuvo el profesor Luis Montaluisa, la profesora 

Aurora Iza y el profesor Fernando Garcés; además contamos con el apoyo de un profesional 

que nos brindó apoyo técnico en todos los aspectos referidos a la educación en línea. 

El programa está basado en un método propio que fue adecuado para la modalidad virtual; 

es secuencial y completo; se trabaja temáticas del ciclo vital y el ciclo agroproductivo. 

Contamos con una serie de recursos de autoaprendizaje como videos, audios, textos, 

actividades lúdicas y otros que se orientan al desarrollo de las cuatro destrezas comunicativas. 

Con este programa tenemos ya 300 estudiantes que culminaron el proceso de aprendizaje del 

kichwa con resultados muy alentadores. 

En términos generales la modalidad en línea nos ha brindado una serie de oportunidades para 

lograr nuestros objetivos formativos. Con esta modalidad hemos superado, de alguna forma, 

las barreras de tiempo y espacio que limitaban a muchos jóvenes acceder a una formación 

universitaria desde sus realidades rurales distantes y desde sus tiempos laborales restringidos. 

La lengua indígena en la formación de educadores en EIB 

Por su parte, se ha posicionado la importancia de la lengua indígena en la formación de 

educadores en EIB. Con este programa se ha despertado en los estudiantes una conciencia 

lingüística a favor del kichwa, en algunos casos de apropiación, en otros de recuperación y 

en otros de fortalecimiento; en definitiva, se ha contribuido al orgullo identitario. 

Paralelamente hemos identificado que el programa ha incidido en el entorno familiar de 



27 
 

nuestros estudiantes. Un efecto no previsto, no planificado anticipadamente fue que en el 

momento de la pandemia las familias de nuestros estudiantes, padres, madres, hijos, 

hermanos se mostraron deseosos de conocer la lengua y de practicarla; pensamos que ese 

fenómeno se dio porque nuestros estudiantes realizan sus actividades formativas en sus 

hogares, en compañía de sus respectivas familias, allí, ellos escuchan y son partícipes de las 

diversas actividades que se promueven en la asignatura. Ese es un elemento singular que te 

da el mundo virtual, entra a intimidad de los hogares y forma parte de la dinámica cotidiana. 

Hace un par de años, dimos a conocer algunos aspectos de este trabajo, todavía en una fase 

inicial. Hoy quiero mencionar que seguimos trabajando y seguiremos trabajando, 

aprendiendo de nuestros errores y afianzando nuestros logros y aciertos. Ahora bien, señalo  

la articulación que existe entre este programa de kichwa en línea y la carrera misma en la que 

está inserto ¿Por qué un curso de kichwa al interior de una carrera universitaria en Educación 

Intercultural Bilingüe? 

Esta pregunta me lleva a recuperar los objetivos primarios de la EIB, no sólo en el Ecuador, 

sino en toda la región del Abya Yala. Recordemos que la EIB fue y es parte de un proyecto 

político, un proyecto reivindicativo de las poblaciones indígenas, de los pueblos y 

nacionalidades. Un proyecto político en tanto se buscaba y se busca transformar las lógicas 

excluyentes de la educación formal; se buscaba recobrar la dignidad y el valor de las lenguas 

y los conocimientos propios de los pueblos; la EIB buscaba preparar a los niños y jóvenes 

indígenas, y con ello ir transformando, de a poco, la escuela y la sociedad excluyente, 

discriminadora, eurocéntrica y homogenizante. 

Se avanzó mucho, se lograron grandes cambios, a nivel normativo, a nivel político, a nivel 

práctico, a nivel pedagógico, a nivel cultural. Esta rápida mirada histórica de la EIB nos 

permite identificar logros que hace 50 o 70 años fueron impensables. Pero que hoy día están 

aquí. Están aquí, no por arte de magia, no por regalo u obsequio de nadie. Están aquí gracias 

al trabajo, esfuerzo y lucha de las mamas y los taytas, de mucha gente que puso el hombro, 

que puso sus ideas y puso sus vidas para lograr pequeños cambios en el camino. 

La lucha de los pueblos y nacionalidades ha sido y es permanente. Se apostó por la 

transformación de la escuela tradicional formal, alienante y blanqueadora. Para ello era 

importante formar educadores, en ese objetivo hemos estado trabajando en la Universidad 



28 
 

Politécnica Salesiana. A veces lo hemos hecho bien, otras veces no tanto, pero lo que nos 

queda claro es que los esfuerzos que hemos sumado en estos 30 años de vida fueron 

apuntando a fortalecer ese proyecto político de las poblaciones indígenas. Nosotros también 

apostamos por este proyecto cuando usamos la lengua indígena en los procesos formativos, 

cuando exigimos el aval de las organizaciones comunales a los jóvenes que querían formarse 

en la carrera; cuando realizamos investigación colectiva o autoinvestigación 

reencontrándonos con conocimientos ancestrales; cuando como docentes innovamos 

didáctica y metodológicamente en las aulas para responder a las características de nuestros 

estudiantes. 

Con los años, hemos presenciado que muchos jóvenes indígenas lamentablemente 

abandonaron la lengua de sus padres y abuelos y, con ello, abandonaron conocimientos, 

saberes, prácticas, lógicas de pensamiento, abandonaron la posibilidad de enunciar su voz, 

su palabra; es decir, abandonaron la posibilidad de reivindicación. 

Lo que hacemos en la Universidad Salesiana es un granito de arena más que se suma a todos 

los esfuerzos que se realizan, en distintas partes del país, orientados a la revitalización de las 

lenguas; el nuestro es un trabajo inserto en una institución formal, tiene sus reglas de juego, 

nos podemos mover en un marco normativo determinado y desde allí tratamos de incidir en 

los sentires y pensares sobre las lenguas indígenas; primero que nada, en la misma carrera, 

luego, en la universidad y, de allí, a los estudiantes, comunidades y otras instancias. A partir 

del programa de enseñanza del kichwa en línea se abrió un curso en el Instituto de idiomas 

de la Universidad Salesiana orientado a cualquier persona que quiera aprender esa lengua. Se 

motivó a los docentes de la propia carrera a realizar ese curso, de ahí tenemos a varios 

docentes de la carrera que se acercaron al conocimiento de la lengua y con ello se motiva 

constantemente al uso de la lengua en el día a día, para ello algunos de los docentes hemos 

creado un espacio informal semanal de práctica de la lengua que le denominamos “kichwa 

shañu” (café quichua) donde realizamos conversaciones informales, reflexiones, etc. de 

nuestra cotidianidad laboral y tratamos de hacerlo totalmente en kichwa. 

Por su parte, el Instituto de idiomas de nuestra Universidad oferta semestre a semestre los 

cinco niveles de kichwa para cualquier persona que desee estudiar esta lengua, lo puede hacer 

virtualmente. 



29 
 

Trabajar desde una instancia institucional como es una universidad ciertamente tiene sus 

ventajas, pero también tiene sus limitaciones. Si bien, se ha creado una serie de recursos y 

materiales para el programa de kichwa, a los docentes nos gustaría seguir produciendo 

material de apoyo, por ejemplo, o acompañar este proceso con investigaciones lingüísticas, 

sociolingüísticas del kichwa o investigaciones pedagógico didácticas sobre enseñanza de 

lenguas indígenas. Vemos que son necesarias, hacen falta, pero la dinámica institucional no 

permite realizar esas acciones debido a la falta de tiempo por las distintas responsabilidades 

que nos toca asumir, esa es una limitante con la que nos movemos semestre a semestre. Los 

docentes de kichwa también damos otras asignaturas en la carrera y realizamos actividades 

administrativas y de gestión; es decir, nos movemos en los espacios que logramos gestionar. 

Como pueden apreciar, en esta partecita de Ecuador estamos trabajando por las lenguas y 

para las lenguas indígenas. Sabemos que no estamos solos, en el contexto nacional otras 

universidades están trabajando en la enseñanza y aprendizaje del kichwa, por ejemplo la 

Universidad Central del Ecuador desarrolla cursos de kichwa, la Universidad Amawtay Wasi 

aparte de fortalecer también otras lenguas originarias en su procesos formativos, la 

Universidad San Francisco de Quito enseña kichwa, la UNAE (que es la universidad pública 

enfocada a la formación de docentes) también lo hace, la Universidad Nacional de 

Chimborazo, Universidad Técnica de Cotopaxi y la Universidad Andina Simón Bolívar.  

Revitalización lingüística en el ámbito comunitario e institucional 

En el ámbito institucional también podemos encontrar escuelas de EIB, sobre todo en 

contextos urbanos que hacen opción explícita por la enseñanza de la lengua. Paralelamente a 

estos esfuerzos instituciones formales existen también personas e instituciones que trabajan 

desde las propias comunidades, organizadamente motivando/estimulando el uso y la 

transmisión de sus lenguas en los territorios. 

Aquí cabe mencionar, por ejemplo, el importante esfuerzo que realiza la Asociación de 

Jóvenes Kichwas de Imbabura (AJKI) que trabaja en la preservación de la identidad kichwa 

y la transmisión intergeneracional de saberes ancestrales. Fomenta la revitalización del 

kichwa a través de iniciativas comunitarias que integran lengua, conocimientos, prácticas y 

valores propios. Esta Asociación impulsa 4 proyectos enfocados en la revitalización de la 

lengua y la difusión cultural a través de la Radio comunitaria Ilumán, a través del Centro 



30 
 

lingüístico Wiñay Kawsay mediante talleres, documentación, transmisión intergeneracional 

y creación de recursos educativos. De la misma forma, a través de la Escuela kichwa Antonio 

Ante promueve la enseñanza del kichwa en un espacio vivencial para niños y jóvenes. Y 

finalmente, a través del proyecto Kichwata Sisachishpa trabaja en la formación de activistas 

en revitalización del kichwa a través de cursos de capacitación y formación de líderes en 

preservación lingüística principalmente desde la transmisión intergeneracional. 

El trabajo que realizan José María Vacacela y Gabriela Albuja, extraordinarios educadores 

indígenas que, en Saraguro, realizan procesos educativos en una escuela comunitaria 

alternativa trilingüe donde se forma a niños y niñas con un modelo alternativo basado en los 

principios del enfoque Pestalozzi.  Estas son experiencias sumamente importantes que se 

deben valorar. 

Por otro lado, están también algunos proyectos liderados por Marleen Haboud, gran 

lingüística, estudiosa incansable y amante del kichwa, por ejemplo, ella trabajó en el Proyecto 

Hampi Kiwakuna (Jambij Yuracuna/Plantas que Curan), proyecto de documentación activa 

y revitalización de conocimientos medicinales ancestrales a través del kichwa, donde 

participaron Comunidades kichwa hablantes de Imbabura, Cotopaxi y Pichincha. Con esta 

modalidad de trabajo se articuló investigación con revitalización lingüística, cultural y 

epistémica. El intercambio intergeneracional en este proyecto fue muy significativo, así 

como la creación de recursos bilingües/trilingües. Novedosamente en este proyecto resalta la 

valoración de hablas y escrituras locales juntamente a la escritura normatizada/kichwa 

unificado. 

Estos son sólo algunos ejemplos de revitalización lingüística en el ámbito comunitario e 

institucional, seguramente hay otros más, pero aquí sólo menciono unos pocos. Como 

escucharon estas iniciativas y experiencias articulan las acciones con las comunidades de 

habla. 

Revitalización lingüística en el ámbito virtual 

Por su parte, también existen iniciativas y experiencias de revitalización lingüística en el 

ámbito virtual, éstas han ido creciendo y proliferándose en los últimos años.   



31 
 

Actualmente encontramos esfuerzos de diseño de aplicaciones móviles para el aprendizaje 

de algunas lenguas indígenas, plataformas de enseñanza y aprendizaje, páginas de Facebook 

que comparten materiales de aprendizaje y se constituyen en espacios de interacción, uso y 

desarrollo de la lengua y otras más. 

En una pequeña investigación que hicimos, hace 3 años atrás, conjuntamente con compañeros 

de Perú y Bolivia, en el ámbito de las redes sociales Facebook, Tik Tok, Instagram y Yotube, 

constatamos que en Ecuador existen 122 iniciativas de activismo digital en lenguas indígenas, 

es muy probable que esa cantidad haya crecido hasta el día de hoy (Garcés y otros 2024). 

Allí se identificó la presencia de lenguas como el Awapit, Tsafiki, Shuar y también Kichwa. 

La mayor parte de estas iniciativas son personales y voluntarias, la mayoría son iniciativas 

autofinanciadas y de carácter particular. Aunque también existen unos pocos casos de 

experiencias colectivas, ligadas a comunidades o espacios institucionales; sin embargo, la 

mayoría de estos espacios son creados y empujados por voluntades personales, por activistas 

que le dedican tiempo, esfuerzo y cariño a un trabajo que no siempre puede medir el impacto 

en cuanto a número de personas que aprenden o rescatan la lengua, pero gracias a las 

métricas, a los comentarios y reacciones se puede dimensionar la importancia de estos 

trabajos. 

Uno de esos ejemplos es el trabajo de Santiago Utitiaj que realiza activismo en lengua shuar 

por medio de su página de Facebook. Cabe mencionar que esta es una de las pocas iniciativas 

en esa lengua. Por su parte, se tiene también a José Luis Maigua que, a lo largo de pocos años 

ha configurado una plataforma de enseñanza y aprendizaje del kichwa. De la misma forma, 

en Youtube se puede encontrar una cantidad impresionante de música en lenguas indígenas, 

pero sobresale, por ejemplo, la música en kichwa amazónico, que es una variedad distinta 

del kichwa de la sierra ecuatoriana, y que es la que tiene más presencia en los medios 

virtuales. 

Me gustaría resaltar también aquí algunas experiencias singulares, como la de un joven 

sacerdote salesiano, Jaime Pastuña, que, aunque no trabaja desde una explícita intención de 

revitalizar la lengua, su persistencia en usar la lengua lo convierte en un activista con un 

impacto impresionante en las comunidades, sobre todo por la enorme cantidad de videos que 



32 
 

publica donde conversa con la gente (hombres, mujeres, niños, jóvenes, ancianos) sobre la 

cotidianidad de la vida y lo hace usando la lengua kichwa. 

Seguramente hay muchos otros ejemplos más de experiencias e iniciativas que en este mismo 

momento estarán desarrollándose en el Ecuador, aquí sólo he querido mostrarles unos pocos 

ejemplos, pero debemos reconocer que no conocemos la situación de otras lenguas, esas 

lenguas de nacionalidades con menor número de hablantes, que son minorizadas, 

inaudibilizadas y silenciadas en el contexto nacional. 

Silenciamiento de las lenguas indígenas vs activismo digital 

Con respecto al silenciamiento de las lenguas indígenas… Como ustedes sabrán, hace poco 

en Ecuador se vivió un paro nacional debido a que el gobierno emitió un Decreto Ejecutivo 

con el que se eliminó el subsidio al diésel. Este paro se extendió por 31 días y las poblaciones 

indígenas y campesinas de la sierra fueron quienes se movilizaron con mayor fuerza. Durante 

ese tiempo las poblaciones indígenas y campesinas vivieron una exagerada represión policial 

y militar. Compañeros indígenas de Imbabura, sobre todo, sufrieron y denunciaron fuertes 

atropellos a sus derechos humanos. Detenciones arbitrarias, desapariciones de personas, 

golpes, maltratos, insultos, abuso de poder; más de 400 personas heridas, algunas de mucha 

gravedad que hasta ahora siguen en hospitales luchando por sus vidas y, lamentablemente, 3 

compañeros fallecidos, 2 de ellos debido a proyectiles de bala. En medio de este escenario se 

dio también un sistemático acallamiento de las voces y la palabra de las poblaciones. Se quitó 

la posibilidad de comunicación, se restringió la energía eléctrica, se quitó la señal de internet; 

es decir, desde el gobierno se procedió a acciones violentas de carácter bélico causando 

miedo, angustia y desesperación en la población. 

En estos 31 días de paro se despertó, en algunos sectores de la población, reacciones de 

carácter racista, se escucharon palabras y se vieron acciones discriminadoras contra la 

población indígena kichwa. Lo que el Estado había podido transformar tibiamente al interior 

de su estructura colonial, gracias a tantos años de lucha reivindicativa de los pueblos y 

nacionalidades, gracias a la resistencia y tenacidad de los pueblos, en cuanto a educación, 

lengua y derechos de la población indígena, en el Paro Nacional este gobierno lo desvaneció 

de golpe. El Estado declarativamente democrático, intercultural y plurinacional mostró su 

peor cara. 



33 
 

Este gobierno utilizó los grandes medios de comunicación para desinformar a la población 

ecuatoriana, este gobierno invisibilizó la lucha indígena, tuvo una política de negación y 

minimización de las reivindicaciones populares, se negó totalmente la posibilidad de diálogo 

o comunicación, con ello se invalidó la existencia y legitimidad de las organizaciones 

indígenas. 

En este paro nacional se trató de silenciar las voces indígenas; la clausura temporal e 

intempestiva de un medio televisivo comunitario (TV MICC) y una radio comunitaria (Radio 

Ilumán) durante los días del paro nacional por parte de la Agencia de Regulación y Control 

de Telecomunicaciones en el país es muestra clara de ese silenciamiento. No obstante, 

muchos activistas y no activistas insistieron, con la tenacidad que caracteriza a las 

poblaciones originarias, insistieron en generar información y comunicación de lo que se 

estaba viviendo en Otavalo, Cotacachi y otras poblaciones kichwas de Imbabura. Allí jugaron 

un rol fundamental las redes sociales, los medios alternativos de comunicación, el espacio de 

lo virtual; allí se usó la lengua no sólo para organizarse en la resistencia, sino también para 

documentar los atropellos, para evidenciar el autoritarismo y la represión; y sobre todo se 

usó también para fortalecer la identidad, el orgullo y la dignidad de ser indígena. 

Por eso decía antes, que quizás no se puede contabilizar cuánta gente aprende o recupera la 

lengua indígena a través de la acción de las iniciativas de activismo digital virtual; pero, 

considero que sí se logra dimensionar la importancia de cada uno de esos pequeños espacios 

virtuales donde los activistas independientemente articulan las realidades que está viviendo 

la población indígena con la necesidad de enunciar su palabra, de gritar su voz, de ser 

escuchados.  

En este sentido, pienso en la importancia de plantearnos el activismo digital en lenguas 

indígenas no como algo aislado del mundo material, físico. Considero que es necesario pensar 

en el activismo digital como una parte integrante del activismo concreto, físico. Quizás en 

estos momentos lo virtual es una parte muy significativa, porque el momento que vivimos de 

desarrollo tecnológico nos empuja a ello; no obstante, no podemos caer en la equivocación 

de pensar que lo virtual es la respuesta a los problemas de silenciamiento de las lenguas 

indígenas. 



34 
 

En principio porque el silenciamiento de las lenguas indígenas es inherente al modelo de 

sociedad de herencia colonial reforzado aún más por un modelo económico capitalista y 

depredador en que vivimos. Y segundo, porque la lengua de un pueblo no sólo es un sistema 

de comunicación gracias al cual las personas nos comunicamos, es eso ciertamente, pero 

además la lengua encarna dimensiones profundas de la existencia humana y el conocimiento 

colectivo. 

Desde un plano filosófico, por mencionar algo, las lenguas representan cosmovisiones que 

configuran el ser, la existencia; es decir la ontología y la ética humana. En las lenguas 

indígenas están presentes términos, formas, palabras que encapsulan un tipo de relación con 

el resto de la naturaleza, opuesta al antropocentrismo occidental. Ahora bien, en el ámbito 

epistemológico, las lenguas son contenedoras de conocimiento, en el caso de lenguas 

indígenas dichos conocimientos desafían el eurocentrismo y enriquecen la producción 

epistémica universal de saberes acumulados durante milenios, producciones epistémicas 

basadas en la oralidad, la intuición y la reciprocidad con el entorno a diferencia del 

colonialismo epistémico que impone una sola forma de conocimiento. Y finalmente, en el 

plano cultural, las lenguas son el núcleo de las identidades colectivas que permiten la 

continuidad de las civilizaciones. La memoria cultural que existe en los mitos y en los ritos 

permite preservar formas y prácticas de cohesión social. 

El silenciamiento de las lenguas indígenas es sinónimo de eliminación material y simbólica 

de sus hablantes. El no poder enunciar la voz, el no poder decir la palabra es igual a dejar de 

existir, dejar de producir conocimientos, dejar de pertenecer a un grupo, en definitiva, dejar 

de Ser. Con estos argumentos es fundamental reconocer el valor de las iniciativas y 

experiencias de revitalización lingüística en los medios virtuales. De ahí el otro elemento que 

quiero enfatizar en esta oportunidad es la estrecha conexión que existe entre el mundo virtual 

y el mundo físico, material.  

Revitalizar lenguas indígenas es revitalizar mundos de vida 

Hace algún tiempo se planteaba que el mundo virtual, mediado por plataformas digitales, 

algoritmos y redes, denominado mundo online era un simple remedo de la vida, era como 

una prótesis que permitía construir mundos paralelos, alternos, imaginados. Por tanto, 



35 
 

desconectados del mundo ofline, el mundo de la vida cara a cara, corporal, contextual. Se 

pensaba que estos mundos se desarrollaban paralelamente, sin mayores implicaciones. 

No obstante, esa noción ha cambiado en los últimos años. Las acciones que realizan los 

activistas en distintos temas, como el ambiental, el de las reivindicaciones de género y el de 

las lenguas indígenas, por supuesto, nos están demostrando que ya no se puede pensar esos 

mundos como paralelos, aislados o independientes. En la actualidad nos damos cuenta de que 

ambos mundos se interrelacionan, se retroalimentan, se influyen entre sí. Ya no podríamos 

hablar de dos mundos, sino de un mundo de vida que es construido por lo online y por lo 

offline. En ese sentido, se está pensando en la noción de onlife, el mundo de vida, como aquel 

espacio de construcción de una comunicación auténtica; es decir, de establecer ese 

pegamento invisible de la sociedad, aquello que compartimos para vivir juntos, aquello que 

edificamos en la interacción que nos hace ser mientras somos y estar mientras estamos. Esta 

idea de lo onlife apela también a la búsqueda de superar las dicotomías entre lo individual y 

lo social. 

Por ello es importante valorar los trabajos de tantos y tantas activistas que trabajan 

independiente y autónomamente, pero no en aislamiento; es importante visibilizar que el 

trabajo de los activistas es un trabajo de construcción de su SER y de su ESTAR en el mundo 

de la vida. El activismo digital en lenguas indígenas, como ya lo dije antes cobra sentido 

cuando es parte integrante del activismo físico, corporal, contextual. 

Entonces, a partir de estas ideas pienso que revitalizar lenguas indígenas es revitalizar 

mundos de la vida enteros; es decir, no sólo revitalizar palabras, estructuras sintácticas, 

léxico, sino que es revitalizar formas de pensar, formas de relacionarse, formas de ser y 

existir. Para todos aquellos que estamos en la tarea de revitalización de las lenguas indígenas, 

sea en el ámbito que sea, es bueno no perder de vista que revitalizar las lenguas indígenas es 

revitalizar a los hablantes de esas lenguas, es devolverles vida a los hablantes, devolver 

dignidad a su existencia, a su ser. 

Activismo de los jóvenes: herramienta de resistencia y revitalización de lenguas 

indígenas 



36 
 

Otro elemento que es importante señalar aquí es el protagonismo de los jóvenes, ya que son 

ellos los que están dinamizando la mayoría de las iniciativas y experiencias de revitalización 

lingüística en el mundo virtual. Los jóvenes están haciendo muchas cosas a favor de sus 

lenguas, siguiendo sus propios medios y sus propias lógicas, a través de la música, el arte, 

las imágenes, a través del rap pero también a través de los ritmos tradicionales, a través de 

la fiesta y de la denuncia política. Las formas que adoptan los jóvenes son propias de su 

naturaleza juvenil; salen de los cánones que venimos trabajando en el mundo de la política 

lingüística formal, que es un mundo de adultos…. Por ello es lógico que estas nuevas formas 

sean distintas. Deben ser distintas. Lo bueno es que ellos se arriesgan, se lanzan, cambian y 

renuevan la resistencia, la lucha por la lengua y la cultura. 

El activismo que realizan los jóvenes en Ecuador y en América Latina es una herramienta de 

resistencia y revitalización de las lenguas indígenas, cuestiona la supremacía del español 

como lengua dominante. Ese activismo digital es una chakra, una cementera, un terreno de 

cultivo que está abonándose, nutriéndose con cada esfuerzo aislado y que se retroalimenta 

con el activismo físico de tal manera que, más temprano que tarde, seremos partícipes de una 

cosecha abundante gracias a la minka de voluntades donde los pueblos indígenas se 

revitalicen y por tanto sus lenguas también lo hagan. 

Conclusiones 

Debemos aprender de lo que hacen los jóvenes y apoyar sus iniciativas, muchos de ellos 

comprenden mejor que nosotros la dinamicidad de una lengua viva; se mueven sin 

encasillamientos puristas, desarrollan en la práctica las nociones de translingüismo donde las 

ansias de comunicación movilizan TODOS los recursos lingüísticos que tenemos, no sólo en 

una lengua, en todas las lenguas que conocemos. No podemos negar que estamos en una 

época en la que el contacto de lenguas a nivel planetario es inevitable; por tanto, las 

influencias entre las lenguas son inevitables y permanecer con una visión purista quizás nos 

llevaría al estancamiento de las lenguas. Recordemos que las lenguas viven mientras se 

movilizan, cambian, se renuevan, innovan. Por ello, cuando hablamos de lenguas ancestrales 

habría que decir que son ancestrales, pero al mismo tiempo decir que son contemporáneas 

para borrar de una vez la idea de que son lenguas del pasado.  



37 
 

Kunanka kichwa shimipi rimakrisha, wakin mashikuna ichapish kichwa shimita mana 

yachankichik, shinaka kishpichiwaychik. Kay tantanakuypi tawka yuyaykunata rikukrinchik 

uyakrinchik, imashina kay mamashimikunata shukti shukti markakunapi, ayllu llaktakunapi 

llamkakunchik, imakunata rurakunchik, kay yuyaykunata uyashpa kipaman ñukanchik 

llaktakunapi, yachanawasikunapi, ayllukunawan ashtawan sinchiyachishpa katinkapak, 

ashtawan mamakunata kayani wiksamanta pacha ñukanchik shimita yachachishpa katina 

kanchik, takikunawan, kushilla shimikunawan, sisayashka shimikunawan rimashpa 

yachachina kanchik. 

Finalmente, la tozudez y terquedad de hablar en lengua indígena en todo lugar posible y con 

todas las personas posibles es y tiene que ser una forma de ensordecer el poder colonial que 

nos silenció y nos silencia sutil y abiertamente cuando echamos al viento las palabras 

kichwas, las palabras aimaras, las palabras tojolabales, las palabras de las voces indígenas de 

Abya Yala. Yupaychani! 

Referencias bibliográficas 

Garcés, Fernando, Sebastián Granda, Isis Zambrano y Soledad Guzmán 

2024  Activismos digitales en y para las lenguas indígenas en el Ecuador. 

Cochabamba. Funproeib Andes. 

Guzmán, Soledad y Francisco Rodríguez 

2025  “Treinta años de producción académica en la Carrera de Educación 

Intercultural Bilingüe de la Universidad Politécnica Salesiana del Ecuador” en 

Pueblos indígenas y educación. Educación Intercultural dese Abya Yala. 

Quito. Abya Yala. 

 

 

 

 

 



38 
 

Jcha’ tajba xchu’uk sopebal ku’un. Encuentro con mi memoria: lengua, cultura y resistencia 

tsotsil en Chiapas 

Lucía Moshan Vargas10 

Universidad de las Lenguas Indígenas de México

            

Introducción 

Esta investigación cualitativa de corte etnográfico se centra en Adolfo López Mateos, 

Municipio de Huixtán-Chiapas, busca explorar y comprender los significados, experiencias 

y perspectivas que emergen en la autobiografía, priorizando su valor cultural, lingüístico y 

social (Pérez, 2002). Asimismo, mediante la autobiografía se ofrece una rica narrativa que 

permite analizar la identidad indígena, la resistencia cultural, el bilingüismo, y los desafíos 

frente a la discriminación. 

A través de mis vivencias y experiencia como profesional indígena-originaria, muestro la 

importancia de la educación y el papel de la familia en la preservación de la lengua materna. 

Mi trayectoria como intérprete y traductora refleja mi compromiso con la revitalización de 

mi lengua y el apoyo a mi comunidad, demostrando que hablar y escribir en tsotsil es un acto 

de resistencia y orgullo. 

Ruta metodológica 

Hablar en mi lengua, es entrelazar mi personalidad con mis ancestros quienes, con sabiduría 

y amor, sembraron en mí, la riqueza de nuestra lengua indígena. Gracias a ellos por transmitir 

no sólo palabras, sino la esencia de nuestra historia, nuestras tradiciones y nuestra forma de 

entender el mundo.   

En este artículo se empleará un análisis narrativo, centrado en las historias, eventos y 

reflexiones presentadas a partir de la autobiografía y hallazgos obtenidos en trabajos de 

campo desde la etnografía educativa. Este diseño nos permite interpretar cómo se construye 

 
10 Licenciatura en Interpretación y Traducción de Lenguas Indígenas. Lengua tsotsil. Universidad de las 

Lenguas Indígenas de México (ULIM), moshanvargas@gmail.com  

mailto:moshanvargas@gmail.com


39 
 

la identidad y cómo se transmite la experiencia en torno al tsotsil (como lengua, cultura y 

resistencia. Se identificarán temas principales y subtemas relevantes, tales como: 

·         Identidad lingüística y cultural. 

·         Experiencias de discriminación y resistencia. 

·         Rol de la familia y la comunidad en la preservación cultural. 

·         Barreras y oportunidades en la educación bilingüe. 

·         Transmisión intergeneracional de la lengua y la cultura. 

El análisis de esta autobiografía permitirá: 

• Resaltar la importancia del tsotsil como un acto de resistencia cultural. 

• Profundizar en los desafíos que enfrentan las comunidades indígenas en la 

preservación de sus lenguas y tradiciones. 

• Generar insumos que promuevan la sensibilización hacia la diversidad lingüística y 

cultural en México. 

                 

I.- Cha’ tos k’op xchu’uk bu ti ech’em xchanele. Bilingüismo y Diglosia en la 

experiencia. 

Mi bilingüismo es desde cuna (Sichra, 2006), a una edad muy temprana, mis padres me 

enseñaron a hablar en nuestra lengua materna que es el tsotsil, mi mamá es monolingüe de 

esa lengua, por ello la comunicación con ella debía ser nada más en dicha lengua. No 

obstante, mi padre también sabía hablar en español, por lo que a mis hermanos y a mí, nos 

inculcó a hablar de ambas formas. Solía decir que era importante hablar en español, porque 

en la escuela nos iban a enseñar a leer y escribir en esa lengua. Él estuvo trabajando en un 

convento en donde convivió mucho tiempo con los sacerdotes, con quienes mantenía 

comunicación constante en español, así que no dudó en enseñarnos lo básico del castellano. 

Hablar en tsotsil era común en la comunidad por la mayoría de los habitantes. Eran contadas 

las personas que hablaban el castellano, eso hacía que se dificultara su aprendizaje, sobre 

todo porque en la comunidad vecina había otra lengua de contacto que es el tseltal. Así que 

por la relación y distancia que había entre mi comunidad y ésta tuvimos que aprender a 

comunicarnos y comprender el tseltal, cabe mencionar que ahí cursaba la primaria en dicha 

localidad. 



40 
 

II.- Jbi xchu’uk jtalel. Nombre e identidad. 

Mi nombre es Lucía Moshán Vargas, nací el 10 de marzo de 1986, en la comunidad de Adolfo 

López Mateos, en el municipio de Huixtán, cuya traducción sería “lugar donde abundan las 

espinas”, y que conforma uno de los 124 municipios del estado de Chiapas, con una extensión 

territorial de 181.3 km cuadrados, tiene la mayor población dentro del municipio.  

Los habitantes de Huixtán son conocidos como coyotes, ya que por esa zona hay una gran 

fauna de estos animales y el ok’il (coyote) es el salvador o protector e incluso Nahual de 

algunos habitantes Huixtecos. En este pueblo existen varias celebraciones como el día de 

muertos y  el nacimiento del niño Dios, pero los más importantes son el día del santo patrono 

San Isidro, que  se celebra el 15 de mayo y que reúne a todos los pobladores provenientes de 

las más de 60 comunidades del municipio, para pedirle al santo que interceda ante Dios por 

las lluvias y las nuevas siembras; así como el día de San Miguel Arcángel, que se celebra 

cada 29 de septiembre, para agradecer las cosechas que se obtienen durante el año además 

de la protección que brinda a sus hijos.  

En el municipio los nombres más comunes son María, Manuela, Micaela, Sebastián, Pascual 

y Lucía, por lo que le atribuyo a que mis padres me hayan puesto este nombre, en tsotsil se 

traduce como Slus. Durante el tiempo que estuve en la escuela, pocas veces me llamaron por 

mi nombre, pues se dirigían a mí por el primer apellido, incluso, los conocidos o amigos de 

la familia siempre me decían k’ox Jmoxan (pequeña Moshán) y lo hacían porque mi papá era 

bastante conocido en la comunidad y en el municipio, por lo que me fui acostumbrando a que 

me llamaran por mi apellido paterno y así es como me identifico. 

III.      K’utik ik’ot ti pasel sventa p’ajele.Efectos de la discriminación. 

En más de una ocasión escuché a varios de mis compañeros de estudio decir que no hablaban 

una lengua indígena, en ese entonces aún no comprendía el por qué. Conforme pasaba el 

tiempo muchos de ellos dejaron de comunicarse en su lengua originaria con sus padres, 

mientras que éstos hacían un esfuerzo por responderles en español a sus hijos, aun cuando 

les costaba expresarse en castellano. Tal como sucedía en otros contextos: “Todo iba bien en 

la carrera de lingüística. Me llamó la atención la falta de interés para aprender la lengua 

quechua por parte de mis compañeros” (Guaraguara, 2016, p.155). Con el transcurso del 



41 
 

tiempo al pasar de un grado a otro, era constante ver y escuchar a jóvenes entre 15 a 18 años, 

decir que sí entendían una lengua indígena pero que no la hablaban y mucho menos sabían 

escribir en dichas lenguas, e incluso hasta les apenaba ponerse el traje típico de sus 

comunidades. 

A partir de ese momento caí en cuenta que ellos negaban sus lenguas y orígenes para no sufrir 

discriminación. En una ocasión, platicando con mi mamá, me contó que, siendo ella apenas 

una niña, se daba cuenta de que la segregación era evidente. Al asistir a misa con su abuelita, 

las mandaban hasta en la parte de atrás de la iglesia, ya que las bancas o los asientos eran 

exclusivamente para las xinulas (señoras que hablaban el castellano), incluso las trataban 

como si ellas valieran menos, y les decían “hazte para allá hija, deja que se sienten las 

señoras”. Por esta razón mi mamá tampoco pudo asistir a la escuela, puesto que, en ese 

tiempo, las mujeres indígenas solamente debían dedicarse al hogar y a cuidar a los animalitos 

que tenían en casa.   

Por lo que a mí respecta, recuerdo que a finales de los años 90’s, cuando aún era estudiante 

de secundaria, me tocó ver que muchas de las chicas de mi edad tenían que trabajar en las 

casas de las xinulas para así poder sostenerse económicamente. Y a pesar de que ellas 

realizaban diversas actividades en la casa de estas personas, no recibían un sueldo como tal 

puesto que, a juicio de sus patrones, el hecho de brindarles hospedaje y comida ya era 

suficiente apoyo. Existía, además, la obligación de dirigirse a sus empleadores sólo en 

español. Aunque las familias entendieran el tsotsil, nunca se comunicaban con ellas en su 

propia lengua. 

Estas y otras acciones han conllevado a que las lenguas originarias se hayan ido perdiendo 

con el paso del tiempo. El español se asumió como la única lengua oficial y la única manera 

de sobresalir y mejorar el estatus social, asimismo propicio que el desplazamiento urbano 

haya crecido día con día. De los jóvenes que tuvimos la oportunidad de estudiar el 

bachillerato, sólo unos cuantos regresaron a sus pueblos y la mayor parte se quedaron en la 

ciudad a buscar nuevas oportunidades de crecimiento. Y aquellos que tuvieron la dicha de 

ser padres, decidieron no enseñarles sus lenguas a sus hijos.  

La falta de información y la escasa valoración (status) de las lenguas indígenas en los 

diferentes ámbitos sociales han hecho que muchas personas nieguen sus orígenes y no deseen 



42 
 

seguir transmitiendo su cultura, lengua y costumbres a las nuevas generaciones, lo que trajo 

como consecuencia, que gran parte de las lenguas se estén extinguiendo o que cada vez más, 

terminan siendo absorbidas o desplazadas por el idioma español. 

IV.-      Antsa-vinik ti laj jchapanune. Mujeres y Hombres nos formaron. 

Fueron mis padres y mis abuelos los que nos enseñaron a mis hermanos y a mí a hablar tsotsil 

al ser esta su lengua nativa, han sido ellos los transmisores de nuestra cultura, tradición y 

conocimientos originarios (Martínez, et.al. p. 27). Pero mi papá además dominaba en cierto 

modo el español, por lo que no dudó en inculcarnos el comenzar a leer y escribir en dicho 

idioma, por lo menos lo que él sabía, ya que sólo pudo cursar hasta el tercer grado de primaria. 

El comienzo de mi aprendizaje de la lecto-escritura en la lengua española, fue en la escuela 

primaria de la comunidad de Chempil, también perteneciente al municipio de Huixtán, 

Chiapas. Al principio, debíamos aprender las vocales, luego el abecedario, y más adelante, 

sílabas y palabras sencillas. La escuela a la que asistí era de tipo bilingüe, puesto que, si bien 

la mayor parte de los maestros hablaban lenguas indígenas, la enseñanza en las aulas sólo era 

en español. Recuerdo bien que nos entregaron libros de texto en tsotsil, pero nunca llegamos 

a utilizarlos. Cada uno de nosotros llegamos a hojear esos libros en casa e incluso, recuerdo 

que yo los veía con mi madre y ella me preguntaba qué decían las palabras que contenían 

imágenes coloridas, porque los textos eran muy pobres y sencillos en los contenidos, no 

tenían más que el nombre de algunas frutas u objetos, así como pequeñas frases o lecturas 

muy cortas. 

En 1998, ingresé a la escuela secundaria técnica, ubicada en el municipio de Huixtán. A estas 

alturas, ya teníamos que haber aprendido el español para comunicarnos con el personal 

docente, porque ninguno de ellos hablaba nuestro idioma. Si acaso recuerdo que, el maestro 

de física y química era el único que decía pequeñas frases en tsotsil.  Posteriormente, 

habiendo concluido la secundaria (2001), me integré en un grupo local del Consejo Nacional 

de Fomento Educativo (CONAFE), en donde brindé servicios educativos a comunidades 

marginadas del propio estado. 

En la primera comunidad donde me tocó participar, aunque los papás de algunos alumnos 

eran zinacantecos, predominaba el español sobre su lengua nativa. Mientras que, en otro de 



43 
 

los pueblos donde también presté mis servicios, los niños y padres de familia hablaban sólo 

su propio idioma. Eran pocos los alumnos que apenas entendían o conocían el español, la 

mayor parte de la clase era en tsotsil, lo que me ayudó a entender un poco más la variante de 

aquella región (noroeste). Asimismo, ya fungía como intérprete, aunque en ese tiempo no 

sabía que existiera ese término, pues a mi entender, yo sólo era la mediadora entre dos sujetos. 

En 2002 ingreso al bachillerato, en donde la mayoría de los estudiantes eran bilingües, 

hablantes de lenguas indígenas, aunque a ninguno de ellos se les escuchaba hablar en su 

lengua materna para no sufrir discriminación, también en la escuela nunca escuché hablar de 

inclusión o pluriculturalidad, para los jóvenes era muy fácil desplazar sus leguas por el 

español. A pesar de que los municipios colindantes a San Cristóbal de las Casas eran 

hablantes de lenguas indígenas e incluso San Cristóbal es un municipio plurilingüe, nunca se 

escuchó hablar de una educación bilingüe en las escuelas. 

En lo personal, reconozco la labor de mis padres, de mis profesores, así como de mis 

antepasados y también aquellas personas que me motivaron a aprender a leer y a escribir 

tanto en tsotsil como en español. Han hecho un gran trabajo al haberme enseñado a hablar y 

a escribir en ambas lenguas, ya que, sin la colaboración de cada uno de ellos, nada de esto 

hubiera sido posible. Tal y como he visto en muchos casos, niños y jóvenes olvidan sus 

lenguas porque los papás o abuelos no les transmiten la lengua. Especialmente las niñas son 

las que más sufren, no las dejan asistir a la escuela por la antigua creencia de que, al ser 

mujeres, su lugar está en la casa y la crianza de los hijos. Por mi parte, tuve la fortuna de que 

mis padres me apoyaran para lograr forjarme en este ámbito, así como el privilegio de hablar, 

leer y escribir en ambas lenguas. 

Ahora que soy madre de dos grandes seres, siento que tengo la necesidad de enseñarles mi 

lengua, así como lo hicieron mis abuelos y padres conmigo con la finalidad de seguir 

revitalizando mi lengua, mi cultura y la riqueza de mi pueblo, transmitirles la importancia de 

mantener vivas las lenguas indígenas, aunque este proceso será largo, pero valdrá la pena. 

 

V.- K’utik ti laj jchan xchu’uk laj ku’unine.Apropiación de la literacidad. 



44 
 

Debido a la enseñanza obtenida en diferentes escuelas fue que aprendí a escribir y a leer en 

español, además de la necesidad de comunicarme con mis compañeros, profesores y mi 

entorno social. Comencé a dominar la escritura y la lectura en tsotsil cuando tenía entre 13 y 

15 años, motivada por la curiosidad, el amor que despertaron en mí los textos escritos en 

dicha lengua y porque tenía una conexión con la lengua de mi familia desde pequeña. Es por 

ello que, cuando tuve la oportunidad de contar con materiales hechos en tsotsil, no dejé pasar 

la oportunidad. Mi madre me llevaba a la iglesia católica, en donde se leía la biblia en dicha 

lengua. Yo quedaba maravillada por aquellas personas que tenían ese don de leer de manera 

tan fluida, y como mi mamá se dio cuenta de mi interés por aprender a escribir y a leer en 

nuestra lengua, no dudó en comprarme una biblia similar. 

Allá por los años 2002-2004 yo ya sabía un poco más de la lecto-escritura en la variante de 

nuestra comunidad, por lo que no dudé en participar en las lecturas de la iglesia, o bien, eran 

los colaboradores de dicha iglesia los que me buscaban cada domingo para participar con 

ellos. Tiempo después de haber concluido mi bachillerato, me integré a un equipo de trabajo 

local que se dedicaba a atender a las comunidades indígenas con proyectos especialmente 

para ellos, por lo que, cuando llegaban las instituciones estatales, había que hacer la labor de 

interpretación, para entablar la comunicación entre los integrantes de la comunidad y los 

servidores públicos. A partir de ese momento comencé a fungir como intérprete. 

Unos años más tarde, como mujer independiente y una familia a cuestas, me mudé a la Ciudad 

de México, y es aquí que empecé a colaborar con algunas instituciones como el INALI, 

INMUJER, SEPI y la CNDH para hacer traducciones de material y campañas informativas 

del español a mi propia lengua. Así como la participación en un programa del canal 11 para 

contar mi historia como hablante de una lengua indígena. 

Actualmente, he aprovechado el conocimiento de ambas lenguas para seguir prestando mis 

servicios como traductora e intérprete, así como asistir a otras personas monolingües en 

lengua originaria, en sitios tales como centros de salud, hospitales, juzgados y otras 

instancias. Asimismo, he seguido colaborando con instituciones como la CNDH, SEPI, 

INALI y el INE, para la traducción de comunicados, promocionales y spots informativos, 

para su difusión a las comunidades indígenas. Todo esto ha marcado gran parte de mi vida y 

me ha hecho ver la importancia de dominar ambas lenguas para poder apoyar a los que 



45 
 

necesitan de un intérprete-traductor y, en la medida de lo posible, se hagan valer los derechos 

de los pueblos indígenas. 

Slajeb. Conclusiones  

Mirando hacia atrás, cada paso en mi camino, por más difícil o alegre que haya sido, me ha 

enseñado la importancia de mis raíces y mi lengua. Hoy, soy una persona orgullosa de mi 

historia y comprometida con preservarla. Agradezco a mi familia y a mi comunidad por ser 

el pilar que me sostiene y por enseñarme a valorar lo que soy, mi lengua, tsotsil, es el regalo 

más grande que me han dado, y con orgullo lo llevo en mi corazón.  

A través de esta autobiografía, quiero inspirar a otros a valorar sus raíces, culturas y todo el 

conocimiento heredado por los ancestros; Mi compromiso es seguir aprendiendo, 

compartiendo y preservando nuestra cultura para que las próximas generaciones también 

puedan sentirse orgullosas de quiénes son; seguir luchando día a día para que nuestras voces, 

tradiciones y culturas sean reconocidos en todos los ámbitos, así como crear un conjunto 

entre comunidades, gobiernos y organizaciones. 

Contar mi historia es mi manera de decir que nuestras raíces son nuestra fortaleza, y que 

mientras sigamos hablando nuestra lengua y viviendo nuestras tradiciones, nuestra cultura 

vivirá para siempre. 

 

Referencias bibliográficas 

Guaraguara, Epifanía (2016) Nunca es tarde, pero cuesta: enseñanza del quechua en casa. 

¿Ser o no ser Bilingüe? Sichra, Inge (Coord), Cochabamba. Fundación Proeib Andes, 

pp.153-165. 

Martínez, Edgar; Martínez, Cristina; Martínez (2020) IX Encuentro lingüístico y cultural del 

pueblo Maya, experiencias de vinculación social y educación comunitaria, en Huixtán 

Chiapas. Revista Latinoamericana de Educación y Estudios Interculturales, 2020, p. 17 

https://scholar.google.es/scholar?start=10&q=Huixt%C3%A1n+Chiapas&hl=es&as_sdt=0,

5#d=gs_cit&t=1740534109045&u=%2Fscholar%3Fq%3Dinfo%3AyuNq9LekEl0J%3Asch

olar.google.com%2F%26output%3Dcite%26scirp%3D11%26hl%3Des  

https://scholar.google.es/scholar?start=10&q=Huixt%C3%A1n+Chiapas&hl=es&as_sdt=0,5#d=gs_cit&t=1740534109045&u=%2Fscholar%3Fq%3Dinfo%3AyuNq9LekEl0J%3Ascholar.google.com%2F%26output%3Dcite%26scirp%3D11%26hl%3Des
https://scholar.google.es/scholar?start=10&q=Huixt%C3%A1n+Chiapas&hl=es&as_sdt=0,5#d=gs_cit&t=1740534109045&u=%2Fscholar%3Fq%3Dinfo%3AyuNq9LekEl0J%3Ascholar.google.com%2F%26output%3Dcite%26scirp%3D11%26hl%3Des
https://scholar.google.es/scholar?start=10&q=Huixt%C3%A1n+Chiapas&hl=es&as_sdt=0,5#d=gs_cit&t=1740534109045&u=%2Fscholar%3Fq%3Dinfo%3AyuNq9LekEl0J%3Ascholar.google.com%2F%26output%3Dcite%26scirp%3D11%26hl%3Des


46 
 

Pérez, Cristina (2002) Sobre la metodología cualitativa. Revista española de salud pública, 

76, pp. 373-380  

https://www.scielosp.org/article/ssm/content/raw/?resource_ssm_path=/media/assets/resp/v

76n5/editorial.pdf 

Sichra, Inge (2006) Bilingüismo y educación en la región andina en búsqueda del aporte de 

la educación al mantenimiento de las lenguas indígenas, Revista de Ciencias Sociales y 

Humanas, Nº. 7, Universitas-XXI, pp. 75-10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.scielosp.org/article/ssm/content/raw/?resource_ssm_path=/media/assets/resp/v76n5/editorial.pdf
https://www.scielosp.org/article/ssm/content/raw/?resource_ssm_path=/media/assets/resp/v76n5/editorial.pdf


47 
 

 

Neyeiyari nemitaxata neniukik+. Mi vida en mis palabras: tejer historia e identidad desde el 

pueblo wixárika  

Mónica Vásquez Robles11 

Universidad de las Lenguas Indígenas de México 

Introducción 

La vida de una persona es una historia única. Todo lo vivido es un aprendizaje constante y a 

través de estas experiencias se construyen conocimientos y saberes. El camino que recorre 

cada ser humano se basa en enfrentar las adversidades para forjarse y en conjunto, es decir, 

en su trayectoria, esta formación influye en el actuar de día a día como parte de un núcleo 

familiar y comunitario. Esta experiencia de vida nos puede llevar a tejer historias particulares 

con el objeto de expandir nuestros horizontes. 

Aquí se abordan experiencias basadas en la adquisición de la lengua materna, puesto que fue 

el primer acercamiento de comunicación que se obtuvo -en este caso mediante la oralidad- a 

una menor para sostener la lengua originaria con sus semejantes. En este artículo, se expone 

respecto de la vida de una persona indígena desde su infancia, analizando la experiencia 

desde el núcleo familiar como parte fundamental de su formación y las dificultades que 

enfrenta por el hecho de ser hablante de un idioma minorizado, así como la imposición sobre 

del idioma castellano en los entes educativos básicos y media superior provocando que el uso 

del idioma originario se vaya desvaneciendo. 

Aspectos metodológicos 

 La presente investigación se lleva a cabo de forma cualitativa retomando los aportes de  

Pérez (2002), ya que para practicar la investigación cualitativa son necesarios conocimientos 

sobre la subjetividad y el inconsciente (psicoanálisis), los significantes y los significados de 

las palabras y los signos (lingüística, semiología), el sentido de los mismos (semántica), la 

interpretación de los símbolos (hermenéutica), la cultura (antropología), la percepción de la 

 
11 Licenciatura en Interpretación y Traducción de Lenguas Indígenas. Lengua wixárika. Universidad de las 

Lenguas Indígenas de México (ULIM), robles.iyari8450@gmail.com  

mailto:robles.iyari8450@gmail.com


48 
 

realidad (fenomenología) y sobre la sociedad (sociología), con sustento en las historias de 

vida, donde se narran las experiencias de impacto para la formación de un individuo. Según 

Mallimaci y Giménez (2006) la historia de vida constituye el estudio de un individuo o 

familia, y de su experiencia de largo plazo, contada a un investigador y/o surgida del trabajo 

con documentos y otros registros vitales. En este trabajo nos percatamos de los 

conocimientos, saberes y valores que se construyen en diversos procesos de enseñanza y 

aprendizaje desde el núcleo familiar, la aplicación de la ética de los agentes educativos como 

parte de estos procesos que impactan en el desarrollo de los niños. 

 

I.  Huuta niuki meta ke’ane m+rayu’iwa nenuiwame tsiepai hatinet+ka - Bilingüismo y 

diglosia en mi experiencia personal.   

 Soy mujer wixárika, madre de dos niños. La lengua materna me es transmitida desde la cuna 

a través de mi madre. Mis padres son una familia Wixárika que se dedica a conservar sus 

costumbres, tradiciones transmitidas desde su nacimiento a través de sus antecesores. El 

inicio en la práctica de mi lengua fue con mis padres, abuelos y hermanos. Conforme pasaban 

los años, al tener contacto con mis familiares adquirí con más naturalidad el único medio de 

conversación que tenía con mis semejantes, en esos tiempos todavía no cursaba la educación 

básica, me era imposible hacerlo por escrito.  

Esta lengua nos fue transmitida a través de los antepasados, tal como se expresa en este 

horizonte: “Comprendí que mis abuelos y antepasados me habían heredado su cultura y su 

lengua, una cultura que quizás yo no practicaba en su totalidad, pero que la había visto y 

ahora la comprendía, ahora sí me sentía quechua, no sólo hablante quechua, sino quechua." 

(Catalán, 2016, p. 61). Valoro mucho esta herencia que practico. La existencia de otras 

lenguas me era desconocido porque mi entorno solo se enfocaba en mi familia, mi localidad 

y comunidad. Agradecida estoy con toda mi comunidad, por mostrarme esta forma de 

observar el universo es algo indescriptible, así como lo menciona Otondo (2016):  

Mi infancia ha sido marcada por una directa internalización y socialización 

quechua de la cual me siento inmensamente agradecida y orgullosa. Desde mi 

tierna infancia he convivido con pautas culturales simbólicas y prácticas 



49 
 

seguidas, obviamente, de la adquisición natural y espontánea de la lengua 

quechua en contextos de uso real. Esta situación vino seguida también de un amor 

entrañable a mi cultura. (Otondo, 2016, p.167)  

 

Mi interés en la preservación de la lengua es visible, razón por la cual empecé con mis hijos 

para minimizar la pérdida de la lengua materna a través de la práctica, escuchar a mis hijos 

hablar en wixárika y lograr un cambio, aunque sea mínimo. 

 

 II.  Ke’ane neh+k+ meta kenetitewa hapa+na keneranuiwax+ - Mi nombre y mi 

identidad.   

Mi nombre registrado ante la autoridad es Mónica Vásquez Robles, en wixárika me llamo 

iyari (corazón), soy originaria de la sierra norte de Jalisco. Nací en una localidad llamada 

nueva colonia de la comunidad de Santa Catarina Cuexcomatitlán (tuapurie), municipio de 

Mezquitic, Estado de Jalisco, México.   

Soy hija de Rosalio Vázquez Carrillo y Marcela Robles Carrillo, una pareja que se ha 

dedicado a continuar con sus tradiciones inculcadas desde su infancia, han realizado 

actividades en su comunidad como: tener cargos que duran de cinco a diez años en el centro 

ceremonial keuruwit+a (Las Latas) y agente local de la localidad Nueva Colonia con duración 

de un año.  

Mis padres realizan sus ceremonias tradicionales cada año en donde se encuentra nuestro 

xiriki (casa sagrada) como familia, el lugar se encuentra a una distancia de 60 minutos 

caminando de Nueva Colonia. El asentamiento antes mencionado tiene como característica 

de contar con una pariya (casa de los dioses) y niwetsika xirikieya (casa del maíz) que tiene 

como cubierta zacate seco mismo que se cambia cada cinco años como actividad de alto 

respeto, para llevar a cabo esta actualización se realizan actividades tradicionales existentes 

y practicadas por los wixaritari, dentro del xiriki se encuentran las jícaras sagradas (matrices 

de la familia). Para el cuidado de esta matriz solo una mujer cuidadora que se entrega al 

cuidado y respeto con el fin de salvaguardar, logra garantizar la salud de todos los 

pertenecientes a la familia según la cosmovisión wixárika. 



50 
 

 

III. Tsewiximarika matineika y+k+ tete’uniuka yaxeikia tekwate’uyeiyarik+ 

hatinet+katsie m+k+titatiyewapar+me tahetsie - Efectos de la discriminación.  

Las adversidades que enfrenta una persona hablante de una lengua indígena son muchas 

provocando la dificultad en emigrar, pero el interés de querer superarse profesionalmente, así 

como laboralmente nos motiva. En esta etapa un hablante lengua de indígena enfrenta varios 

retos. Por ejemplo, la discriminación y marginación por el simple hecho de no hablar igual 

que los castellanos, con burlas y malas caras.   

Estos acontecimientos impactan en el sentir de las personas pertenecientes a los pueblos 

originarios y hablantes de lenguas indígenas. Pues existe el cuestionamiento sobre sí mismo, 

es decir, qué hizo para que lo traten de esa forma. Estos sucesos impactan tanto que 

empezamos a modificar el hablar en público en nuestra lengua, nuestra forma de vestir con 

el simple hecho de vivir el rechazo, con tal de conseguir trabajo para poder obtener algún 

ingreso económico.    

En mi caso, la migración a la ciudad fue un cambio drástico, aunque hablaba un poco en 

castellano en educación básica, el desconocimiento era muy obvio porque el español es muy 

extenso, existen palabras desconocidas para mi lengua materna. A pesar de todo lo sucedido, 

la discriminación vivida, en particular, las burlas por mi forma de hablar, provocó un cambio 

drástico logrando que hablara solo en casa, conversara en mi lengua con la familia, gracias a 

ellos la práctica siguió alimentando, evitando el olvido. 

Ahora me doy cuenta que el desconocimiento provoca que se burlen de algo que jamás 

podrán comprender. No debemos cambiar por sentir que no somos aceptados, al contrario, 

debemos seguir preservando nuestras lenguas y sentirnos orgullosos, enfrentar el 

desplazamiento en varios ámbitos e implementar las reflexiones como señala Mandepora 

(2016):  

El hecho de conocer y compartir con compañeros de otras culturas y lenguas me 

ayudó a descubrir que muchas lenguas indígenas estaban en la misma situación 

de desplazamiento. A partir de las reflexiones teóricas comencé a tener 

conciencia lingüística, entendí que la subsistencia de los idiomas indígenas 



51 
 

dependerá de su uso en diferentes situaciones comunicativas, es decir, dependerá 

de la práctica que hacemos sus propios hablantes, sobre todo en nuestras familias, 

en la comunidad y finalmente dependerá de la capacidad que tengamos para 

transmitir nuestra lengua a nuestros hijos. (Mandepora, 2016, p. 227) 

Con base en estas teorías y experiencias que son alimento para la reflexión respecto a la 

valoración que debemos darle a nuestra lengua, es de suma importancia no dejarnos 

manipular con actitudes externas, es fundamental concentrarnos en nosotros y en seguir 

practicando nuestra forma de entendernos con nuestros similares.    

 IV.  Ter+warika meta ‘ut+arika neretimatsie – Aprendizaje de la literacidad.  

En el año 2000 ingresé a educación básica, donde los catedráticos wixaritari nos daban clases 

y uno de los primeros ejercicios era hacer gusanos en el cuaderno, por consiguiente, las 

vocales, abecedario y sílabas. Recuerdo que las clases las daban en castellano, lengua 

dominante como medio enseñanza. He aquí donde me enseñaron las diferentes formas de 

escritura que existen para el español tal como expresa Alarcos (1970) sobre el perfecto simple 

y perfecto compuesto: “se usa la forma compuesta cuando el sujeto es presente, y la simple 

si el sujeto es pasado"(p.). Un corpus desconocido para mí sin duda, pero ahora es parte de 

nuestra superación.  

En la misma escuela había libros traducidos en la lengua antes mencionada, donde más o 

menos ayudaba que uno como alumno e interesado aprendiera en cómo se escribían las 

palabras que decíamos en wixárika, aunque la verdad no apoyó tanto porque faltaba que el 

maestro nos instruyera para comprender mejor, pero el interés de que nosotros como niños 

aprendiéramos a escribir en nuestra lengua lo ignoraban, en consecuencia, adopté más el 

castellano. Estas actitudes de nuestros maestros son los que provocan el desplazamiento 

como argumenta Arguelles (2023):  

En México, todas las lenguas originarías se encuentran en riesgo. Las 

instituciones educativas como la escuela de corte occidental han sido factores de 

desplazamiento lingüístico de las lenguas indígenas por el español, lo que ha 

llevado a la pérdida de saberes y sus hablantes. (Arguelles, 2023, p. 309) 

Terminé la primaria y después mi padre no quiso que siguiera estudiando. Me dediqué a 

cuidar a mis hermanos. Al pasar de los años, cuando ya tenía veinte años, hice mi secundaria 



52 
 

abierta en la ciudad de Guadalajara, Jalisco. Continúe superándome de tal manera que a los 

veinticuatro años terminé mi bachillerato en modalidad abierta en la Ciudad de México. 

Posteriormente, cursé la Licenciatura en derecho, pero me hacía falta aprender más sobre mi 

lengua materna, porque toda la educación fue en castellano. Actualmente, en la Licenciatura 

en Interpretación y Traducción en Lenguas Indígenas en la Universidad de las Lenguas 

Indígenas de México, continúo con el interés de poder aportar a mi comunidad como 

retribución, aunque sea un poco de lo mucho que me ha dado.  

Conclusiones 

Ser una persona indígena conlleva enfrentar muchas dificultades tanto académicas como 

laborales en la sociedad, desde discriminación, desconocimiento del castellano, cambios en 

la forma de vestirse para poder encontrar trabajo, desplazamiento de la lengua originaria. En 

esta autobiografía puedo reflexionar que todo lo que he enfrentado me ha vuelto la persona 

que soy, con el interés de apoyar a mi comunidad en los ámbitos que ellos me permitan para 

la reflexión de que podemos mejorar apoyándonos como comunidad y crear bases 

confortables que nos favorezcan sin cambiar nada de nosotros.  

Es importante la interculturalidad transformativa en la sociedad actual, para que se sensibilice 

en esta situación, porque una persona indígena no es menos inteligente, productiva, etc. Las 

personas hablantes de lenguas originarias también son seres humanos, que tienes las mismas 

características que todos. Esta diversidad en países o estados posee otra forma de percibir el 

universo y eso no debería ser motivo de exclusión, todo lo contrario, respetar las diferentes 

formas de pensamiento constituiría un avance para eliminar la discriminación en cualquier 

situación que se suscite. 

Referencias bibliográficas 

Alarcos, Emilio (1970), Estudios de Gramática Funcional del Español, Biblioteca Románica 

Hispánica, Madrid: Gredos  

Arguelles, Jazmín Nallely (2023) Las lenguas originarías en la educación superior 

comunitaria en Oaxaca, México. Revista Educación Superior y Sociedad (ESS), 35(2), 293-

329. https://doi.org/10.54674/ess.v35i2.871 



53 
 

Catalan, Ruth (2016) “¿Si no lo hago yo, quién lo hará?”, en Sichra, Inge (Coord.) ¿Ser o no 

ser bilingüe?, Cochabamba: Funproeib Andes, 61-90. 

Otondo, Edna (2016), “Ser o no ser bilingüe: cuestión de decisión en el hogar”, en Sichra, 

Inge (Coord.) ¿Ser o no ser bilingüe?, Cochabamba: Funproeib Andes, 167-190. 

Mandepora, Marcia (2016) “Nuestra lengua vive y vivirá si la hablamos siempre”, en Sichra, 

Inge ¿Ser o no ser bilingüe?, Cochabamba: Funproeib Andes, 227-248. 

Mallimaci, Fortunato y Giménez, Verónica (2006) Historia de vida y métodos biográficos, 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

Pérez, Cristina (2002). Sobre las metodologías de investigación, Revista Española de Salud 

Pública, Vol. 76, No. 5, Madrid, octubre 2002.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
 

Ar ñüu m’nzaakiga. Los caminos de mi vida: bilingüismo, identidad y educación desde una 

comunidad otomí. 

Teresa Ramos González 

Universidad de las Lenguas Indígenas de México 

 

Introducción. N’doi 

De acuerdo con (Chárriez, 2012) el análisis de una historia de vida se constituye en una 

metodología cualitativa, la cual visualiza la conducta humana, lo que las personas dicen y 

hacen, como el producto de la definición de su mundo. En este texto comparto mi experiencia 

de vida en sus diferentes etapas: la formación que tuve dentro la comunidad como base 

primordial de mi educación. Más tarde, la escolarización desde educación primaria en donde 

empecé a tener contacto con la lengua castellana, de esta manera inicia mi formación 

académica. Posteriormente, la migración a la Ciudad de México donde actualmente sigo 

redescubriéndome como persona indígena. 

Para delimitar el contenido básico de la historia de vida, Pérez (2000) identifica tres grandes 

dimensiones: a) las dimensiones básicas de vida, como la biológica, cultural y social; b) los 

puntos de inflexión o eventos cruciales en los que el sujeto altera drásticamente sus roles 

habituales, ya que se enfrenta con una nueva situación o cambia de contexto social; y c) el 

proceso de adaptación y desarrollo de los cambios, lentos o rápidos, que se van sucediendo 

en el proceso de su vida. Esta reflexión me permite un autoconocimiento, quizás de una forma 

más profunda como nunca lo había hecho. Al mismo tiempo me pregunto ¿para dónde voy y 

cuál es mi meta en estos momentos? 

 

I. Yoho  ya hñö. Bilingüismo y diglosia  

La adquisición de la lengua materna fue desde bebé (bilingüismo de cuna). Sin embargo, 

empecé a tener contacto con la segunda lengua, es decir, el español (cuando ingresé a la 

primaria). Posteriormente, llegué a la Ciudad de México a los 18 años y tuve que empezar a 



55 
 

hablar solamente en español, para poder comunicarme con los habitantes de la ciudad. No 

obstante, en mi núcleo familiar solamente se hablaba la lengua otomí. 

Simultáneamente comencé a hablar las dos lenguas (bilingüismo equilibrado). La lengua 

originaria dentro de la familia y el español en los espacios públicos. En la práctica de mi 

bilingüismo (Sichra, 2016) siento que he aprendido a pensar más en español porque en mis 

conversaciones, practico más mi segunda lengua por necesidad. A mis hijos no les enseñé a 

hablar mi lengua, pensando que así evitaría la discriminación para ellos. En mi niñez y 

juventud hablar una lengua indígena, era muy discriminado por los hispanohablantes. 

Actualmente, mi lengua otomí ha ido en recesión, no porque no la hable sino porque no tengo 

con quien conversar.   

El peligro de extinción de una lengua indígena y por ende de su cultura radica 

también en la forma cómo los hablantes privamos a nuestros propios hijos de esta 

herencia segura del conocimiento y práctica de nuestra lengua indígena en la vida 

cotidiana de la ciudad. (Otondo, 2016, p.189) 

 

En la actualidad los jóvenes y los niños ya no hablan la lengua otomí, en las últimas 

generaciones se ha dejado de transmitir la lengua materna del mismo modo los valores, 

tradiciones y cultura. 

 

II. Tuhu ner k’oí. Nombre e identidad 

Soy originaria de un pueblo llamado Santiago Mexquititlán Amealco Querétaro, mi nombre 

es Teresa Ramos González pertenezco a la comunidad otomí. Crecí en el campo aprendí a 

sembrar la tierra, amó la naturaleza todo lo que hay en mi entorno porque formo parte de ella. 

Los primeros dieciocho años de vida viví en mi comunidad aprendiendo todos los quehaceres 

del lugar, el principal rol de la mujer es aprender las labores domésticas como hacer tortillas, 

bordar, cuidar los animales, ir a la escuela. Estudié la primaria en mi comunidad y para la 

secundaria tuve que trasladarme al municipio porque en mi pueblo no había secundarias, 

conforme fui creciendo me di cuenta de que había reglas y disciplinas que cumplir.  Todo 

esto lo aprendí de las personas mayores dentro de la familia y de la misma comunidad; la 



56 
 

educación se hace de forma oral y visual, todo esto conlleva a que el mismo pueblo 

autorregule su forma de vivir en comunidad para el bienestar de todos.   

 

 

Fotografía 3. Teresa y su hermano Daniel (el más pequeño). Santiago Mexquititlán, 

Amealco de Bonfil, Querétaro, Archivo personal, 1980. 

 

 

 

 

 

 

 

III. Di sientega di n’nañoga. Efectos de la discriminación 

En los años 80’s vine a la Ciudad de México con la intención de estudiar el bachillerato. Sin 

embargo, desde el momento que llegué, no me sentí bien. Extrañaba mucho mi pueblo, allá 

estaba mi gente, mis abuelos. Sobre todo, mi vida social, mis amigos; juntos habíamos 

crecido. En cuanto pude entrar a la escuela siempre me sentí diferente. Fue difícil 

relacionarme con los jóvenes de la ciudad, además, en mi núcleo familiar, la economía era 

muy escasa, no podíamos cubrir nuestras necesidades básicas. Por otra parte, recuerdo que 

en la calle donde vivíamos, los vecinos nos decían “los inditos” y eso me hacía sentir mal, 

por ende, nunca pude integrarme socialmente. Mi único refugio eran mis hermanos. 

Y como estaba en su auge la comediante, quien era conocida artísticamente como la “India 

María”, a toda mujer indígena nos llamaban igual. En los años 80’s la discriminación era muy 

marcada, mucho más que en la actualidad. Comunicarnos en nuestra lengua materna era 



57 
 

motivo de burla:  te miraban como un ser raro. Por lo tanto, era preferible tratar de hablar en 

español.  

Toda la discriminación que viví me hizo tomar la decisión, de no transmitir mi lengua materna 

a mis hijos, con la creencia de evitarles que fueran discriminados también, sin embargo, más 

tarde reflexioné, y quise enseñarles a mis hijos o sobrinos, pero, no sé cómo hacer para que 

se interesen; en estos momentos de los cinco hijos que somos soy la única que habla la lengua 

materna, cabe precisar que soy la mayor de todos los hermanos. Este panorama denota la 

situación de riesgo de las lenguas originarias, tal como señala Arguelles (2023): 

En México, todas las lenguas originarias se encuentran en riesgo. Las 

instituciones educativas como la escuela de corte occidental han sido factores de 

desplazamiento lingüístico de las lenguas indígenas por el español, lo que ha 

llevado a la pérdida de saberes y sus hablantes. (Arguelles, 2023, p. 309) 

 

IV. Ya mbeño ne yan nde nu bi utiga jor mbica. Mujeres y hombres que nos formaron 

Desde que tengo uso de memoria, tal vez tenía unos tres años, recuerdo que era mi abuelita 

quien me cargaba con su rebozo en la espalda; entre flashazos recuerdo también a mi abuelito 

con mucho cariño porque, todas las noches sentados cerca de una fogata nos contaba cuentos; 

todos los niños de la casa estamos muy atentos porque era la mejor forma de pasar el tiempo 

con ellos. Mi abuelo y abuela fueron las primeras personas que influyeron en mi formación 

y una de mis tías, hermana de mi papá, también fue muy importante ya que ella fue quien me 

enseñó a moler el nixtamal en el metate para finalmente hacer las tortillas. 

El abuelo Julio Ramos también me enseñó a sembrar el maíz, así como arar la tierra con una 

junta de caballos; a cortar la hierba para los animales, para cada integrante de la familia había 

labores que realizar. Otra etapa que marcó mi vida y fue parte de mi formación fueron mis 

grandes maestros de la primaria, conocí otro mundo a través de los libros era tan bonito todo 

principalmente sus imágenes en cada página era vivir una aventura, pero, sobre todo aprendí 

a leer, todo era fantástico descubrir que a través del abecedario se podía formar palabras en 

otra lengua, fue el inicio de adquirir otros conocimientos muy diferente a lo conocido. 



58 
 

La misma comunidad y mi gente también fue parte de mi formación, en mi lengua materna 

viene implícito mi raíz, mi cultura y educación ya que había normas y disciplinas establecidas 

de forma oral, que se debía de cumplir para vivir de forma ordenada con un bienestar común, 

en los adultos se recibía los ejemplos y acciones a seguir, además a través del comportamiento 

se sabía si eras un joven educado o no.  Los adultos mayores eran muy respetados por ser 

considerados como personas con sabiduría. 

 

V. Da meyaga ar t’ofo. Apropiación de literacidad 

A la edad de ocho años me inscriben en primero de primaria, en una escuela de mi comunidad, 

éramos muy pocos niños los que asistíamos a clases ya que la mayoría de los mismos, eran 

ocupados para pastar a los animales caballos, vacas, puercos etc., era el año 1973, en donde 

por primera vez asisto a la escuela para aprender a leer y escribir con mis maestros que venían 

del Estado de Hidalgo eran bilingües; a partir de ese momento seguí con mi aprendizaje 

terminando la primaria y continúe con la secundaria. 

Al terminar la secundaria vine a la ciudad para continuar estudiando sin embargo mi vida dio 

un giro total y ya no pude continuar con el estudio; en la pandemia del COVID 19 por el 

encierro aproveche para estudiar el Bachillerato en Línea y pues aquí estoy nuevamente para 

terminar la Licenciatura y es así como continuó con las prácticas de la escritura. 

Tengo la sospecha de que, en esta Universidad, más que nunca pondré en práctica la lectura 

y escritura como resultado; espero adquirir más competencias y saberes para un mejor 

desempeño en mi vida personal y profesional. 

Da k’uaca. Conclusiones 

En este recorrido que hice nuevamente de mi vida y al mismo tiempo las reflexiones 

implícitas de las diferentes etapas que he vivido; me permite reconocer mis fortalezas y 

debilidades, paralelo a ello un reencuentro conmigo misma, en donde existe un ser lleno de 

tradiciones, cultura y valores recibidos de las personas que nacieron antes que yo. Por lo 

tanto, más que nunca reconozco mi origen, pero también he aprendido a vivir, a tener un 

hogar y una familia en este espacio urbano que es la ciudad de México con la esperanza de 

un futuro mejor. 



59 
 

Referencias bibliográficas  

Arguelles, Jazmín Nallely (2023) Las lenguas originarías en la educación superior 

comunitaria en Oaxaca, México. Revista Educación Superior y Sociedad (ESS), 35(2), 293-

329. https://doi.org/10.54674/ess.v35i2.871 

Chárriez, Mayra (2012). Historias de vida: Una metodología de investigación cualitativa. 

Universidad de Puerto Rico. 

Otondo, Edna (2016), “Ser o no ser bilingüe: cuestión de decisión en el hogar”, en Sichra, 

Inge (Coord.) ¿Ser o no ser bilingüe?, Cochabamba: Funproeib Andes, 167-190. 

Pérez Serrano, Gloria (2000). Modelos de investigación cualitativa en educación social y 

animación sociocultural. Aplicaciones prácticas. Madrid: Narcea. 319 p. 

Sichra, Inge (2016) ¿Ser o no ser bilingüe? Lenguas indígenas en familias urbanas, 

Cochabamba: Funproeib Andes. 371 p. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 
 

Noh nemihlis. Narrativa autobiográfica sobre el náhuatl como lengua materna y el 

desplazamiento lingüístico por la escuela 

Ana Graciela Torres Merino12 

Universidad de las Lenguas Indígenas de México 

 

Icpehua tlahtolli. Introducción 

El contenido del siguiente texto es para dar a conocer los contrapuntos importantes que 

marcaron mi vida, en ello encontrarán parte de mi historia, desde como empecé a hablar en 

náhuatl y español, quiénes contribuyeron en mi educación y aprendizaje. La historia de vida 

es extensa (Ferrarotti, 2007), solamente puedo destacar que no ha sido fácil, llegar a esta 

etapa y exponer los sucesos significativos que forman parte de mi existencia. 

Me causa mucha emoción al recordarlas, son sucesos tanto alegres como tristes, que me 

hubiera gustado cambiarlos, pero al mismo tiempo, agradezco haber vivenciado cada uno de 

ellos. Cada uno de los sucesos vividos, me han permitido mirar hacia adelante, sin olvidar 

mis raíces, ya que ahora se han convertido en inspiraciones, trazando nuevos caminos para 

seguir escribiendo. 

En este documento, encontrarán información interesante, desde el significado de la 

comunidad de dónde soy originaria, y se darán cuenta de que detrás del nombre están 

guardados muchos conocimientos, costumbres, tradiciones, sabidurías, cultura y un gran 

misterio acerca de cómo empezaron a establecerse en este lugar, y de cómo vivieron los 

primeros pobladores. Además, conocerán los factores principales del desplazamiento 

lingüístico que ha hecho que muchos de nosotros adaptemos otras lenguas, y dejemos de 

practicar nuestra lengua materna. También abordaré los autores (López, 2021) que han 

contribuido en la revitalización de las lenguas, y nos han enseñado su verdadero valor, los 

conocimientos y la sabiduría de nuestros pueblos. 

Quenic onih sahsalotia tlahtolli. Metodología 

 
12 Licenciatura en Interpretación y Traducción en Lenguas Indígenas. Lengua náhuatl. Universidad de las 

Lenguas Indígenas de México. anatorresmerino189@gmail.com  

mailto:anatorresmerino189@gmail.com


61 
 

Esta construcción metodológica inicia en la comunidad de San Juan Cuautla, en lengua 

náhuatl, la investigación que realicé fue cualitativa, de corte etnográfico (Rockwell, 2009) y 

sustentada en una historia de vida. Me adhiero a los postulados de Ferrarotti (2007), quien 

usó las historias de vida para explicar cómo los momentos históricos influyen en la vida de 

las personas. Asimismo, exploré una revisión documental para conocer el contexto de mi 

comunidad. 

Para contar la versión original de la historia, se requiere de más tiempo, ya que cada persona 

es autor de su propia vida. Para escribir una buena historia, debemos analizar y reflexionar 

el tiempo pasado, para contar la mejor versión de sí mismo. Algunas veces lamentamos 

nuestras vivencias, pero nos hace falta ver más allá de las circunstancias, para entender por 

qué suceden. Ahora me doy cuenta que cada una de mis experiencias pueden servir para 

superación personal y para iniciar acciones de revitalización lingüística.  

 

I.Quenic onimomachtitia nihtlapoas omeh tlatolli. Bilingüismo y Diglosia en la 

experiencia personal 

 

Desde pequeña aprendí a hablar tanto en mi lengua materna, que es náhuatl y también el 

español, hablo las dos lenguas dependiendo la situación en la que me encuentre. En la escuela 

hablaba en español con los maestros, en cambio, con mis compañeros y amigos hablaba en 

náhuatl en la hora del recreo. En la casa con mis papás y hermanos siempre he hablado en 

náhuatl.   

La mayor parte del tiempo he hablado más en náhuatl que en español, ya que, al estar en mi 

comunidad, utilizo más mi lengua materna (náhuatl) y solo cuando es necesario, dependiendo 

de las personas y la situación en la que me encuentre hablo en español. En muchas de las 

escuelas, nos han prohibido hablar en nuestra lengua. Y al no entendernos con personas no 

hablantes de lenguas indígenas, se torna en un insulto hacia su persona, los maestros han 

contribuido que poco a poco vayamos dejando de practicar nuestra lengua, para adaptar el 

español. 



62 
 

Es necesario reconocer que “en el rendimiento desigual de los diversos aprendizajes 

intelectuales, lo que todos los alumnos aprenden mejor es lo que ningún maestro puede 

explicarles, la lengua materna” (Ranciere, 2023). Considero importante y valioso aprender 

nuestra lengua originaria, a partir de ella vamos adquiriendo poco a poco, conocimientos, 

saberes, costumbres, tradiciones, aprendizajes que, aunque pasen los años no olvidaremos, 

ya que forman parte de nuestra vida diaria. 

II. Notoca ifah canipofi. Nombre e Identidad 

 

Mi nombre es Ana Graciela Torres Merino, mi nombre significa bendecida por dios, soy de 

la comunidad de San Juan Cuautla, perteneciente al municipio de Coyomeapan, del estado 

de Puebla. Cuautla quiere decir, arboleda, monte, bosque, derivada de cuahuitl, árbol o palo. 

También se dice que años atrás existió un ave, parecido al águila, muy grande, que se robaba 

a niños chiquitos y se los comía, de nombre cuautl que significa pájaro del bosque, y San 

Juan por el santo patrón San Juan Bautista. En la comunidad de San Juan Cuautla la mayoría 

de la gente: adultos, jóvenes y niños hablan náhuatl, la comunidad se encuentra a una hora 

del municipio de Coyomeapan en la Sierra Negra de Puebla. El 24 de junio es la fiesta 

patronal, en honor a San Juan Bautista, en donde toda la comunidad se organiza, para celebrar 

al santo patrón, un comisionado se encarga en recolectar una cooperación y en preparar la 

comida para todas las personas que asisten a la fiesta. Dura una semana la fiesta patronal. 

 

III. Quenic otech tohtohtihque. Efectos de la discriminación 

 

En el transcurso de la primaria, secundaria y bachillerato, recuerdo que las maestras y 

maestros nos prohibían hablar dentro del salón, en nuestra lengua materna. Los alumnos que 

hablaban en náhuatl dentro del salón eran castigados, ya que los maestros lo tomaban como 

una ofensa. Esta situación ha ocurrido no solo en la Sierra Negra de Puebla sino en todo el 

territorio de México: “Las instituciones educativas como la escuela de corte occidental han 

sido factores de desplazamiento lingüístico de las lenguas indígenas por el español, lo que ha 

llevado a la perdida de saberes y sus hablantes” (Arguelles, 2023, p.309). 



63 
 

La escuela influenció mucho para que las lenguas originarias se fueran perdiendo poco a 

poco, al no permitir que se practicaran las lenguas dentro de las aulas, ya que, a consecuencia 

de ello, los alumnos tuvieron la necesidad de aprender a comunicarse en español y hasta la 

actualidad tristemente se sigue viviendo la misma situación, en muchas de las comunidades 

del país, y no se ha podido cambiar esa realidad.  

Empecé a adquirir conocimientos de lecto - escritura, a partir de los cuatro o cinco   años de 

edad, gracias a mis padres y hermanos que me dedicaron tiempo, paciencia y, sobre todo, por 

el amor y los ánimos que me daban para seguir avanzando. Además de mis maestras y 

maestros de todos los niveles, que también contribuyeron en mi educación, y me apoyaron 

para reforzar mis conocimientos.  

Después de mucho tiempo, he reflexionado acerca de cómo fue que aprendí a hablar el 

español, y cómo fue que muchos de los niños y jóvenes han dejado de hablar en su lengua 

materna. En este sentido, coincido con Arguelles (2023), puesto que todos los alumnos que 

están dispuestos a rescatar nuestra lengua, docentes, autoridades y demás miembros de la 

comunidad debemos de trabajar en conjunto, impartir talleres para lograr el propósito, que es 

revitalizar nuestras lenguas.  

 

Fotografía 4. La comunidad de San Juan Cuautla, Archivo personal, 03/11/24 

 



64 
 

Como manifiesta Arguelles (2023), la planificación también debe considerar a los 

estudiantes, quienes, al manifestar su aprecio por la diversidad cultural y lingüística, tienden 

a reconocer la necesidad de desarrollar procesos de revitalización y la lealtad lingüística hacia 

las lenguas originarias; pese a los intentos de exclusión del estado- nación, los castigos por 

hablar la lengua materna en la escuela y la escasa alfabetización. 

 

 

v.   Quenic onimomachtitia nihtlihcuilos ifan nihpoastlahtolmeh. Apropiación de 

la literacidad 

 

Mis padres me enseñaron a escribir, por medio de caligrafías, transcribiendo vocales, 

abecedarios, sílabas y palabras cortas, también me agarraban de las manitas para apoyarme a 

escribir. Al mismo tiempo me enseñaron a leer cuentos cortos, mediante dibujos, que 

observaba inventaba historias, aprendí escuchando lo que leían y yo me las memorizaba para 

después contarlas a mi manera, también aprendí a través de la imitación.                        

Es muy importante tener claro que, para poder revitalizar las lenguas, debemos llevar a cabo 

una planificación lingüística, en la cual participen todos los hablantes, para que poco a poco 

se vayan sumando más personas, de nuevas generaciones, y así poder rescatar nuestras 

lenguas y sus variantes. Puesto que la planificación lingüística en “lenguas originarias debe 

comenzar por sus hablantes” (Arguelles, 2023, p. 306) 

 

Tlasohcamatilistli. Conclusiones 

Gracias a todas las personas que influyeron en mi educación, he logrado cumplir cada uno 

de mis metas, por su apoyo, amor y los ánimos que me han dado, siempre he salido adelante, 

siempre llevo presente los principios y valores que me inculcaron mis padres, que me han 

ayudado en abrir nuevas puertas para desarrollarme como persona. 

Siempre recordaré con cariño a todas las personas que estuvieron para mí, en cada etapa de 

mi vida, que me ayudaron a confiar en mí, en descubrir mis habilidades, y ponerlos en 

práctica, que me han ayudado a ser una persona positiva, sin importar las circunstancias en 



65 
 

las que me encuentre. Aprendí a ser una persona independiente, que lucha por sus sueños, 

siempre tengo presente mis raíces, y orgullosa del lugar de donde vengo.   

 

Referencias bibliográficas  

Arguelles, Jazmín Nallely (2023) Las lenguas originarías en la educación superior 

comunitaria en Oaxaca, México. Revista Educación Superior y Sociedad (ESS), 35(2), 293-

329. https://doi.org/10.54674/ess.v35i2.871 

Ferrarotti, Franco Las historias de vida como método Convergencia. Revista de Ciencias 

Sociales, vol. 14, núm. 44, mayo-agosto, 2007, pp. 15-40  

López, Luis Enrique (2021). Hacia la recuperación del sentido de la Educación Intercultural 

Bilingüe. Revista Ciencia y Cultura, 25 (46), 41-66. https://bit.ly/3S5JL3I 

Rancière, Jacques (2003) El maestro ignorante. Cinco lecciones sobre la emancipación 

intelectual. Trad. Núria Estrach. Barcelona, España: Laertes 

Rockwell, Elsie (2009). La experiencia etnográfica. Historia y cultura en los procesos 

educativos. Paidós. 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             

https://doi.org/10.54674/ess.v35i2.871

	Presentación
	Pedagogías propias y lenguas indígenas: reflexiones y experiencias desde la diversidad
	Activismo digital en lenguas indígenas. Reflexiones desde el Ecuador
	Jcha’ tajba xchu’uk sopebal ku’un. Encuentro con mi memoria: lengua, cultura y resistencia tsotsil en Chiapas
	Neyeiyari nemitaxata neniukik+. Mi vida en mis palabras: tejer historia e identidad desde el pueblo wixárika
	Ar ñüu m’nzaakiga. Los caminos de mi vida: bilingüismo, identidad y educación desde una comunidad otomí.
	Noh nemihlis. Narrativa autobiográfica sobre el náhuatl como lengua materna y el desplazamiento lingüístico por la escuela



